
        
            
                
            
        

    


 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG C



HỦ GIẢNG – TẬP 13 



Hội tập Kinh:  Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

  Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 





 

THUYẾT GIẢNG 

 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ  

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

 

TẬP 13  

 

(VCD 121-VCD 130) 

 





 

 

 

 











Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 





NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 







































2 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 





MỤC LỤC 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ..................................................... 7 

(VCD 121) ....................................................................................... 7 

PHẨM THỨ NĂM :  PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN ........................... 7 

NGUYỆN THỨ 18: Mười niệm ắt vãng sanh (tiếp theo)................ 7 

CHÁNH KINH: Ngã tác Phật thời, thập phương chúng sanh, 

văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, sở hữu thiện căn, tâm tâm 

hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc, nãi chí thập niệm, nhược bất 

sanh giả, bất thủ Chánh Giác; duy trừ Ngũ Nghịch, phỉ báng 

chánh pháp. (tiếp theo). ............................................................... 7 

Một là: “Chí tâm tín nhạo” - (tiếp theo): ............................. 10 

Hai là: “Sở hữu thiện căn” - (tiếp theo). .............................. 13 

Duyên là duyên gì vậy? ............................................. 16 

“Tam chuyển pháp luân”: .......................................... 21 

Kỳ thật thiện căn từ đâu mà có?................................. 23 

(VCD 122) ..................................................................................... 28 

Điều thứ nhất trong Tịnh nghiệp tam Phước: ................. 32 

Điều thứ hai trong Tịnh nghiệp tam Phước: ................... 34 

Làm thế nào vĩnh thoát “Mê-Tà-Nhiễm”, hướng về 

3 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Giác-Chánh-Tịnh”? .................................................. 35 

Điều thứ ba trong Tịnh nghiệp tam Phước: .................... 40 

Ba là: “Tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh ngã quốc” .......... 43 

Thứ tư: “Nãi chí thập niệm, nhược bất sanh giả, bất thủ Chánh 

Giác” ......................................................................................... 43 

Thứ năm: “Duy trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp”. ........... 44 

(VCD 123) ..................................................................................... 50 

(VCD 124) ..................................................................................... 72 

Phân biệt Ác tri thức và Thiện tri thức: ..................... 73 

(VCD 125) ..................................................................................... 94 

Vậy phải làm thế nào mới có thể thông đạt tường tận? 

 ................................................................................... 97 

Niệm thứ nhất: “Nhất giả, ư nhất thiết chúng sanh, 

thường sanh từ tâm, ư nhất thiết chúng sanh, bất hủy 

kỳ hạnh, nhược hủy kỳ hạnh, chung bất vãng sanh”. 

 ................................................................................. 101 

Niệm thứ hai: “Nhị giả, ư nhất thiết chúng sanh, thâm 

khởi bi tâm, trừ tàn hại ý” ........................................ 114 

Niệm thứ ba: “Tam giả, phát hộ pháp tâm, bất tích 

sinh mạng, ư nhất thiếp pháp, bất sanh phỉ báng” ... 123 

(VCD 127) ................................................................................... 138 



4 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Niệm thứ tư: “Tứ giả, ư nhẫn nhục trung, sanh quyết 

định tâm”. ................................................................. 146 

(VCD 128) ................................................................................... 159 

Niệm thứ năm: “Ngũ giả, thân tâm thanh tịnh, bất 

nhiễm lợi dưỡng” ..................................................... 159 

Niệm thứ sáu: “Lục giả, phát Nhất Thiết Chủng Trí 

tâm, nhật nhật thường niệm, vô hữu phế vong” ....... 168 

Niệm thứ bảy: “Thất giả, ư nhất thiết chúng sanh, khởi 

tôn trọng tâm, trừ ngã mạn ý, khiêm hạ ngôn thuyết”. 

 ................................................................................. 176 

(VCD 129) ................................................................................... 184 

Niệm thứ chín: “Cửu giả, cận ư giác ý, sanh khởi 

chủng chủng, thiện căn nhân duyên, viễn ly hội náo, 

tán loạn chi tâm” ...................................................... 184 

Niệm thứ mười: “Thập giả, chánh niệm quán Phật, trừ 

khử chư căn” ............................................................ 196 

(VCD 130) ................................................................................... 206 

Chú giải: ....................................................................................... 231 







5 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





































6 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 





PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 



(VCD 121) 

 

PHẨM THỨ NĂM 

PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN 

 

(tiếp theo) 

 

NGUYỆN  THỨ  18:   Mười  niệm  ắt  vãng  sanh  (tiếp 

theo) 



CHÁNH  KINH:  Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, 

sở hữu thiện căn, tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh 

ngã quốc, nãi  chí thập niệm, nhược  bất sanh giả, 

bất  thủ  Chánh  Giác;  duy  trừ  Ngũ  Nghịch,  phỉ 

báng chánh pháp. (18.  Thập niệm tất sanh nguyện) 

(tiếp theo). 

 [Dịch  nghĩa:  Lúc  tôi  thành  Phật,  mười  phương 

 chúng  sanh  nghe  danh  hiệu  tôi  chí  tâm  tin  ưa,  tất 

 cả  thiện  căn  tâm  tâm  hồi  hướng  nguyện  sanh  cõi 

 tôi,  dẫu  chỉ  mười  niệm,  nếu  chẳng  được  sanh  thì 

 chẳng lấy Chánh Giác. Chỉ trừ kẻ Ngũ Nghịch, phỉ 

 báng chánh pháp]. (tiếp theo) 

7 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái  nguyện  này  là  trung  tâm  của  đại  nguyện, 

cũng là một đoạn chân thật khai thị quan trọng nhất 

của toàn kinh. 

Lần  trước  đã  báo  cáo  qua  với  các  vị,  đại  đức 

xưa  thời  Tùy  Đường  đem  tất  cả  kinh  [mà  Phật  đã 

giảng] làm một cuộc so sánh, các vị Đại đức này đều 

cho rằng “Hoa Nghiêm” là chân thật nhất trong tất cả 

các  kinh;  “Hoa  Nghiêm”  so  sánh  với  bổn  kinh  Vô 

Lượng  Thọ  này,  thì  bổn  kinh  này  là  chân  thật  ngay 

trong chân thật. Những lời nói này phía trước đã từng 

nói  qua  với  các  vị,  từ  ngay  trong  những  ngôn  luận 

này của cổ đức, chúng ta mới biết được mười phương 

ba đời tất cả chư Phật giáo hóa chúng sanh, một câu 

nói chân thật nhất chính là cái nguyện này. Hay nói 

cách khác thiên kinh vạn luận vô lượng giáo huấn của 

chư  Phật  đều không ngoài  cái  nguyện này.  Cho nên 

cái nguyện này chúng ta phải đặc biệt xem trọng. 

Đồng  tu  tu  học  đại  thừa  đều  biết,  trên  “Kinh 

Kim Cang Bát Nhã” nói với chúng ta  “Phàm sở hữu 

 tướng,  giai  thị  hư vọng”,  “Tất  cả  hữu  vi  pháp,  như 

 mộng huyễn bào ảnh” . Tại vì sao chúng ta tham đắm 

tất  cả  hư  vọng  này  chứ?  Nguyên  nhân  chính  là  đối 

với chân tướng sự thật, không thể nào hiểu rõ, không 

thể  nào  tường  tận,  cho  dù  là  học  Phật,  học  được 

không ít năm rồi, thậm chí đến xuất gia, cũng giảng 

kinh  nói  pháp,  cũng  đã  làm  đại  pháp  sư,  thế  nhưng 

đến sau cùng vẫn là luân lạc ở ba đường, vẫn là phải 



8 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



đọa vào A Tỳ Địa Ngục. 

Nguyên  nhân  này  do  đâu?  Tuy  là  ngày  ngày 

đọc  kinh,  tuy  là  ngày  ngày  đang  giảng  kinh  dạy 

người, nhưng chính mình thâm nhập được không đủ 

sâu,  cho  nên  tâm  bệnh  tập  khí  không  thể  thay  đổi. 

Tâm bệnh lớn nhất, chúng ta ở trong lúc giảng dạy, 

thường hay nhắc nhở các đồng tu, chính là dục vọng:  

Một cái là “Thị dục”, chính là thị hiếu của bạn, 

yêu thích của bạn không thể đoạn dứt; 

Một cái là “Ái dục”. 

Bốn cái chữ này, liền đem pháp thân huệ mạng 

của chúng ta đoạn mất  đi  rồi, bốn cái  chữ  này ngay 

trong cuộc sống thường ngày của chúng ta, chính là 

ham  muốn  danh  lợi.  Danh  vọng  lợi  dưỡng,  người 

thông thường gọi là tài sắc danh lợi, đây là họa hại, 

quyết  định  không  phải  là  việc  tốt.  Phật  dạy  Bồ  Tát, 

đặc  biệt  là  Bồ  Tát  sơ  học  phải  nên  tránh,  tuyệt  đối 

không phải là chuyện đùa. Sự việc này nếu dùng lời 

khó nghe để nói “thật không đáng nên đùa”, huống hồ 

trong  kinh  có  ghi  chép  nói  với  chúng  ta  “tài,  sắc, 

danh, thực, thùy” là 5 điều gốc của địa ngục, chỉ cần 

có một  điều  đều sẽ đem bạn lôi  vào trong địa ngục, 

nếu  như  có  ba  điều  bốn  điều  năm  điều  đều  đầy  đủ, 

bạn nhất định đọa vào A Tỳ Địa Ngục. 

9 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vãng sanh là thù thắng đệ nhất trong pháp thế 

xuất thế gian. Điều kiện để vãng sanh là gốc của địa 

ngục phải đoạn, không những gốc của địa ngục phải 

nhổ  sạch,  mà  tam  giới,  sáu  cõi  vô  số  mê  hoặc,  bạn 

đều có thể không động tâm, bạn mới nắm được phần 

vãng sanh. Sự việc này không thể không biết. 

Trong cái nguyện này, nguyện văn nói được rất 

rõ  ràng   “Thập  phương  chúng  sanh,  văn  ngã  danh 

 hiệu” [Mười phương chúng sanh nghe danh hiệu tôi]. 

Câu này chính là nói rõ, chúng sanh thành Phật cái cơ 

duyên  này  là  bình  đẳng,  người  người  đều  có  phần, 

mười phương thế giới cõi nước chư Phật, chúng sanh 

trong mười pháp giới, người người đều có phần. Vậy 

bạn có thể vãng sanh hay không? Chính ở ngay bốn 

câu này  “Chí tâm tín nhạo, sở hữu thiện căn, tâm tâm 

 hồi  hướng, nguyện  sanh ngã  quốc”  [Chí  tâm  tin  ưa, 

tất cả thiện căn tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh cõi 

tôi],  có  thể  ở  ngay  trong  một  đời  này  thành  tựu  hay 

không, cũng chính ở 16 chữ này. 

Một là:  “Chí tâm tín nhạo”  [Chí tâm tin ưa] - (tiếp 

theo): 

Trong 16 chữ này, câu quan trọng nhất chính là 

“Chí  tâm  tín  nhạo”.  Chúng  ta  đối  với  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc có thể “tin ưa”, nhưng chưa làm đến 

được “Chí tâm”. Vì sao vậy? Vô số tham ái thế gian 

chưa  buông  xả,  luôn  cho  rằng  thế  giới  Tây  Phương 



10 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Cực Lạc, quá xa xôi, quá mờ mịt, còn danh vọng lợi 

dưỡng  ngay  trước  mắt,  luôn  là  không  thể  rời  khỏi, 

sanh khởi tham ái sâu nặng, loại tham ái này siêu quá 

Phật  pháp  không  biết  là  gấp  bao  nhiêu  lần,  vậy  thì 

bạn làm sao có thể vãng sanh được? 

Tôi  khuyến  khích  các  đồng  tu  chân  thật  phát 

tâm tu học, phải biết quay đầu, phải hiểu được buông 

xả, đem tất cả chướng ngại trên đạo Bồ Đề thảy đều 

buông xả, chúng ta liền thành tựu. 

Hôm  qua  Lý  cư  sĩ  nói  với  tôi,  tôi  sợ  quên  đi, 

bảo người viết một tờ giấy cho tôi, lão cư sĩ Lý Á Trị 

62 tuổi, 5 giờ buổi chiều ngày hôm trước vãng sanh. 

Lý cư sĩ nói với tôi, rất nhiều ngày trước đó, bà thấy 

được  Tây  Phương  Tam  Thánh,  sắc  thân  vàng  ròng. 

Lão cư sĩ thường hay ở  Niệm Phật  Đường chúng ta 

niệm Phật, bà cũng là bị ung thư, ở Niệm Phật Đường 

niệm Phật, đến khi trọng bệnh, ngày 18 thông báo cư 

sĩ  Lý  Mộc  Nguyên,  yêu  cầu  Lý  cư  sĩ  đưa  bà  vãng 

sanh, giúp bà làm hậu sự. Lý cư sĩ nói với bà, ông nói 

ông ngày 26 tháng này, ông dẫn một đoàn đến Trung 

Quốc  bái  sơn,  cho  nên  nếu  bà  muốn  vãng  sanh,  bà 

phải đi vào trước ngày tôi xuất phát, bà phải đi sớm 

hơn,  thì  tôi  mới  có  thể  giúp  làm  hậu  sự  cho  bà.  Bà 

liền đồng ý, thế là bà liền chọn 5 giờ chiều ngày 20, 

ngày 18 bà nói với Lý cư sĩ, nói với ông, là bà chọn 

lấy thời gian này. Đến 5 giờ ngày 20 không sai một 

phút nào. Bởi vì bà bệnh nặng, con trai của bà đưa bà 

11 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vào bệnh viện, bà vào bệnh viện liền lớn tiếng niệm 

Phật, làm  cho bác  sĩ cũng không biết làm cách nào, 

người bệnh lớn tiếng niệm Phật, làm cho mọi người 

trong bệnh viện đều niệm Phật theo bà, cho nên đem 

cái  bệnh  viện  này  biến  thành  Niệm  Phật  Đường. 

Không chỉ bà chính mình vãng sanh, mà bà độ được 

bao nhiêu người, làm cho bao nhiêu người trồng được 

thiện căn, bà nói 5 giờ, khi đến lúc đi, con trai bà ở 

ngay nơi đó, xem qua thời gian không sai lệch phút 

giây nào. 

Tôi  đã  nói  qua  với  các  vị,  Niệm  Phật  Đường 

chúng  ta  có  rất  nhiều  Phật  Bồ  Tát  đang  niệm  Phật. 

Những ai là Phật Bồ Tát? Những người này chính là 

Phật Bồ Tát, họ đi đến thế giới Tây Phương Cực Lạc 

làm Phật. Lý cư sĩ nói với tôi, trước khi ra đi, người 

trong  nhà  hỏi  bà  những  việc  trong  nhà,  bà  vốn  dĩ 

không  hề  quan  tâm  đến,  đây  chính  là  buông  xả  hết 

thảy  thế  duyên,  đem  thế  duyên,  tình  duyên  của  thế 

gian  chuyển  thành  Phật  duyên,  bà  độ  hóa  người  cả 

nhà bà, thị hiện cho họ xem, bạn có tin hay không? 

Lý cư sĩ vừa mời đến nói với tôi, ngày hôm nay 

ông lại đưa hai người vãng sanh, đều là yêu cầu ông 

làm những việc hậu sự này, hay nói cách khác đều là 

phải sớm hơn ngày ông đi Trung Quốc. Sự việc này 

không  phải  là  một  lần,  đã  rất  nhiều  lần  rồi.  Đây  là 

một  việc  đại  sự  duy  nhất  ngay  trong  đời  này  của 

chúng ta, có mấy người chịu làm? Nếu như chúng ta 



12 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



vẫn  cứ  không  thể  buông  xả  tài  sắc  danh  lợi  thì  bạn 

ngu si đến cùng tột, còn có ham muốn thế duyên, thì 

nhất định không thể vãng sanh, còn nếu như là người 

xuất gia, chắc chắn đọa A Tỳ Địa Ngục, vì sao vậy? 

Mượn  danh  nghĩa  của  Phật,  lừa  gạt  chúng  sanh.  Vì 

sao  thế?  Ngôn  hạnh  của  chúng  ta  không  phù  hợp, 

chính  là  lừa  gạt  chúng  sanh.  Không  nên  cho  rằng 

chúng  ta  ở  trên  giảng  đài  nói  được  không  tệ,  còn 

chính ta thì không làm được, chính mình không làm 

được, nói ra cũng là lừa gạt người. 

Rất nhiều người này vì chúng ta hiện thân nói 

pháp, vì chúng ta làm kiến chứng, tại vì sao họ có thể 

vãng  sanh  thù  thắng  đến  như  vậy?  Thấy  Phật,  khi 

vãng sanh còn thấy được một mảng kim quang, người 

trợ  niệm  đều  xem  thấy,  then  chốt  chính   ở  “Chí tâm 

 tín nhạo” . 

Hai là:  “Sở hữu thiện căn”  [Tất cả thiện căn] - (tiếp 

theo). 

Có rất nhiều đồng tu rất nhiệt tâm đối với Phật 

pháp, cũng là rất khó gặp, đến khắp nơi khuyến hóa 

chúng  sanh,  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  người 

khác,  đây  là  việc  tốt,  đây  là  việc  thiện.  Thế  nhưng 

phải nên biết, nếu như là có tâm đi làm, phan duyên 

đi làm, có mục đích đi làm, vậy thì không phải là việc 

thiện, trong cái thiện xen tạp cái ác, nếu như có một 

niệm vì danh vọng lợi dưỡng của chính mình, vì lợi 

13 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ích  của  chính  mình  mà  làm  thì  bạn  không  phải  là 

chân thiện, không phải là thiện căn mà chỗ này nói. 

Tôi  khuyến  khích  các  đồng  tu,  chúng  ta  phải 

giữ  tâm  thiện,  duy  nhất  tâm  thuần  thiện,  ý  thuần 

thiện, hạnh thuần thiện. Có được như vậy tâm tâm hồi 

hướng, thì nhất định được sanh, hơn nữa vãng sanh, 

đích thực là tự tại, muốn đến lúc nào đi thì đến lúc đó 

ra đi, muốn ở thêm vài năm cũng không chướng ngại. 

Tại vì sao muốn ở thêm vài năm? Chỉ có một nhân tố, 

đem Phật pháp giới thiệu cho chúng sanh, chúng sanh 

còn có duyên phận với bạn, bạn phải nên giúp đỡ họ, 

khuyến khích họ, thành tựu họ, chỉ vì một điều này. 

Nếu  như  chúng  sanh  đã  hết  duyên  với  chúng  ta  rồi, 

thì vào lúc này phải mau đi gặp A Di Đà Phật, sau đó 

đợi đến khi chúng sanh phương này, duyên chín muồi 

rồi  thì  trở  lại,  thừa  nguyện  tái  sanh.  Hôm  trước  có 

đồng tu đến hỏi tôi:  

- Thừa nguyện tái sanh, có phải nhất định là sau 

khi đến thế giới Tây Phương Cực Lạc rồi hay không, 

rồi mới trở lại thế gian này, lại đầu thai lại, lại trở lại 

làm người? 

Tôi trả lời cho họ: 

- Không hẳn như vậy! Chúng ta ở ngay đời này, 

cái thân thể này vẫn chưa hỏng, còn có thể dùng, có 

thể  dùng thì  tận  lượng  lợi  dụng  nó,  tận  lực  sử dụng 



14 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nó, còn bạn thì đã nắm lấy được Tịnh Độ rồi. Vì sao 

gọi là nắm lấy được Tịnh Độ? Bạn đã có thể tùy thời 

vãng  sanh.  Ta  vẫn  không  vội  vã  ra  đi,  ta  phải  ở  lại 

giúp đỡ tất cả đại chúng, đây chính là thừa nguyện tái 

sanh. 

Phải nên biết tất cả chúng sanh đến thế gian này 

để  thọ  sanh,  là  do  nghiệp  lực  làm  chủ  tễ,  hiện  tại 

chúng  ta  niệm  Phật,  nguyện  lực  của  chúng  ta  siêu 

vượt  nghiệp  lực,  siêu  vượt  quá  nhiều,  đó  chính  là 

thừa nguyện tái sanh. Không cần phải rất phiền phức 

đến  thế  giới  Cực  Lạc  một  chuyến,  lại  đổi  một  cái 

thân,  không  cần  phải  phiền  phức  như  vậy,  nên  đây 

gọi là chuyển nghiệp lực thành nguyện lực. 

Người chân thật chuyển đổi lại, ở thế gian này 

giáo  hóa  chúng  sanh,  không  luận  là  thuận  cảnh 

nghịch cảnh, thiện duyên ác duyên, luôn không động 

tâm.  Cho  nên  loại  tình  hình  này,  người  khác  thì 

không  biết  được,  nhưng  chính  mình  thì  rất  rõ  ràng, 

sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần đích thực làm 

đến được như Phật đã nói trên Kinh Kim Cang  “Bất 

 thủ  ư  tướng  như  như  bất  động”,  bạn  liền  biết  được 

hiện tại bạn không muốn đi, bạn đã đem nghiệp lực 

chuyển đổi lại rồi. 

Còn giả như sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần, 

vẫn  còn  khởi  tâm  động  niệm,  thuận  cảnh  vẫn  còn 

tham ái, nghịch cảnh vẫn còn chán ghét, còn có một 

15 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chút không vui, bạn vẫn là không chuyển đổi lại, bạn 

vẫn là bị nghiệp lực làm chủ vận mạng của bạn. Đây 

là sự thật, chúng ta nhất định phải cảnh giác, hy vọng 

ở ngay trong một đời này có thành tựu viên mãn. 

Kinh văn diễn ra ngay chỗ này   “Thập phương 

 chúng  sanh,  văn  ngã  danh  hiệu”  [Mười  phương 

chúng  sanh,  nghe  danh  hiệu  tôi]  chính  là  nói  mỗi 

người  đều  có  cơ  hội  vãng  sanh,  còn  vãng  sanh  thế 

giới Cực Lạc được phẩm vị cao thấp thì đại sư Thiện 

Đạo nói rất hay  “Luôn ở duyên ngộ không đồng” . 

 Duyên là duyên gì vậy? 

Thực  tế  mà  nói  chính  là  duyên  nghe  pháp. 

Duyên nghe pháp, là cái duyên thù thắng đệ nhất của 

thế xuất thế gian. Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian 

ngày  ngày  giảng  kinh  nói  pháp;  thánh  nhân  của  thế 

gian Khổng Lão Phu Tử ở Trung Quốc cũng là mỗi 

ngày giảng học dạy người. Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể 

hội, trí tuệ từ chỗ nào mà khai mở? Giáo học dài lâu, 

trí  tuệ  do  vậy  mà  khai  mở.  Chúng  ta  không  phải  là 

thượng căn lợi trí, mà là người căn tánh trung hạ, vậy 

thì không đi còn đường này thì vĩnh viễn không thể 

khai mở trí tuệ. 

Thế nhưng bạn phải nghe lời này cho rõ ràng, 

ngày ngày giảng học, giảng ra chỉ là đạo lý. Giảng ra 

những  đạo  lý  này  bạn  có  thể  thực  tiễn  được  hay 



16 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



không?  Nếu  như  không  thể  thực  tiễn,  thì  cái  nói  ra 

đều là trống không. Do đó giải cùng hành quyết định 

phải tương ưng. Đại sư Thanh Lương trên “Kinh Hoa 

Nghiêm”, trong chú giải của “Kinh Hoa Nghiêm” nói 

rất hay, có giải không hành không thể thành tựu, có 

hành  không  giải  cũng    thể  thành  tựu.  Ngài  nói   “Có 

 giải không hành là tà tri tà kiến, có hành không giải, 

 nhất định rơi vào trong vô minh” . Cho nên giải cùng 

hành  không  thể  phân  khai,  giải  phải  dùng  hành  để 

chứng thực, thì cái giải đó là chánh giải, chân thật lý 

giải,  chân  thật  hiểu  rõ;  còn  hành  cần  phải  rõ  ràng 

tường tận, thông suốt thấu đáo, giống như chúng ta đi 

trên  đường  vậy,  chúng  ta  không  hề  đi  sai  phương 

hướng, đến được một nơi nào đó, rõ ràng tường tận, 

thông  suốt  thấu  đáo,  nếu  như  chỉ  biết  đi  thôi,  cũng 

không  nhận  biết  phương  hướng,  cũng  không  biết 

được mục đích, vậy thì bạn rốt cuộc đi đến nơi nào? 

Ngài  Thanh  Lương  nói  rất  hay.  Cho  nên  Phu  Tử 

ngoài giảng học, ông cũng có hành trì. Hành trì là cải 

lỗi, có lỗi nhất định phải sửa. 

Lỗi từ chỗ nào phát hiện? Ngay trong giảng học 

phát  hiện,  nếu  bạn  không  giảng  học,  thì  bạn  không 

thể nào biết được lỗi lầm của chính mình. Biết được 

lỗi lầm của chính mình, lập tức phải đau lòng mà cải 

lỗi, thì ngay đời này chúng ta liền được cứu, ngay đời 

này liền thành công, vĩnh viễn thoát khỏi tam giới sáu 

cõi.  Về  sau  bạn  đến  thế  gian  này  giáo  hóa  chúng 

sanh, đó chính là Bồ Tát thừa nguyện tái sanh. Không 

17 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gian đời sống của Bồ Tát thì quá lớn quá rộng, không 

phải  cái  địa  cầu  này  chúng  ta,  không  phải  chỉ  nhân 

gian,  mà  hư  không  pháp  giới  tùy  loại  hóa  thân,  bạn 

nói  xem  tự  tại  dường  nào.  Cho  nên người  chân  thật 

thông minh, người chân thật có trí tuệ, phải nắm lấy 

cơ hội lần này, quyết định phải nhìn thấu thế giới, thế 

giới này là giả, danh vọng lợi dưỡng năm dục sáu trần 

là mê hoặc, quyết không thể nào bị nó làm hại, quyết 

không thể nào bị nó lừa gạt. Rơi vào trong vòng vây 

của nó, thì thật đáng thương, tất cả chư Phật tuy là từ 

bi cũng không thể cứu được bạn, bạn tự làm tự chịu. 

Cho nên chúng ta mỗi giờ mỗi phút phải nhắc 

nhở  chính  mình,  phải  dùng  chân  tâm  học  Phật.  Chí 

tâm  chính  là  chân  tâm,  tâm  chân  thành  đến  tột  đỉnh 

mới gọi là chí tâm, quyết định tin tưởng. 

Ngày trước Đại Sư Ấn Quang nói rất hay, Tịnh 

Độ ba kinh. Còn “Hoa Nghiêm” một bộ là Bồ Tát du 

nhạo  ở  trong  đó,  cái  cảnh  giới  đó  thật  là  thù  thắng, 

thật mỹ mãn, chúng ta phải nên học tập. 

Ngày nay đạo tràng của chúng ta, chính là cảnh 

giới mà Ấn tổ đã nói, cái cơ duyên này rất khó được, 

trên  kệ  khai  kinh  nói  “Trăm  ngàn  muôn  kiếp  khó 

được  gặp”,  không  sai  một  chút  nào,  đặc  biệt  là  các 

đồng tu cư ngụ ở Singapore. 

Chúng ta ở ngay trong một đời này, ngay trong 



18 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



một năm, ngay trong một ngày, đời sống như thế nào 

là chân thật nhất? Đời sống của giảng đường của Cư 

Sĩ  Lâm,  đời  sống  của  Niệm  Phật  Đường  chân  thật 

nhất. Các đồng tu từ bên ngoài đến tham học, các vị 

đến nơi đây ở một ngày, ở một tuần, ở một tháng, là 

đời sống chân thật nhất ngay trong đời này, thời gian 

tuy là không dài, nhưng thành tựu thù thắng không gì 

bằng.  Lời  nói  này  là  chân  thật,  không  phải  giả,  chỉ 

cần “Chí tâm tin ưa”, tôi nói chính là lời chân thật. 

Nếu như ở ngay nơi này, ở nơi giảng đường, ở 

nơi Niệm Phật Đường, bạn một mặt tu học, một mặt 

vẫn khởi vọng tưởng, vậy thì công đức của bạn bị trừ 

đi  rồi.  Việc  này  không  thể  trách  người,  luôn  phải 

trách chính mình, đã bước vào cái đạo tràng này, thì 

vạn  duyên  buông  bỏ,  việc  của  quá  khứ  không  nghĩ 

nữa, việc của ngày hôm qua cũng không thèm nghĩ, 

ngày mai chưa đến cũng không cần nghĩ, chỉ có nơi 

đây ngay lúc này, một lòng xưng niệm. Ở Niệm Phật 

Đường,  một  lòng  nhớ  niệm,  giảng  đường,  giảng 

đường  cùng  Niệm  Phật  Đường  hợp  lại   “Ức  Phật 

 niệm  Phật” ,  thì  như  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  nói  với 

chúng ta cái hiệu quả đó là  “Hiện tiền tương lai nhất 

 định thấy Phật” . Hiện tiền chân thật thấy được Phật 

rồi,  bạn  muốn  hỏi  đến  lúc  nào  bạn  mới  giác  ngộ? 

Chính  là  đến  lúc  bạn  “Hiện  tiền  thấy  Phật”,  người 

này vãng sanh rồi, chân thật vãng sanh rồi. 

Các vị phải nên biết, vãng sanh chính là đi làm 

19 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật, nhưng không chỉ riêng vãng sanh mới là Phật, 

mà  ngay  cả  khi  họ  chưa  vãng  sanh  cũng  là  một  vị 

Phật ngồi ở nơi đó. Nhưng chúng ta không nhận biết, 

đợi đến khi họ vãng sanh, chúng ta mới bỗng nhiên 

hiểu ra, thì ra mấy ngày trước cùng ở chung với ta là 

một vị Phật. Nói với bạn đó là Phật thật, không phải 

là Phật giả. 

Tôi  đã nói  qua với các đồng tu, thù thắng của 

đạo  tràng  không  phải  là  nhiều  người,  giảng  đường 

người  nghe  kinh  nhiều,  mấy  ngàn  người  nghe,  mấy 

vạn người nghe, nghe xong rồi, không một người nào 

khai  ngộ,  cái  đạo  tràng  này  không  thù  thắng, không 

trang  nghiêm.  Niệm  Phật  Đường  nhiều  người,  mấy 

trăm  người,  mấy  ngàn  người  niệm  Phật,  không  một 

người nào vãng sanh, vậy thì không gọi là thù thắng, 

không gọi là trang nghiêm. Cho nên thù thắng trang 

nghiêm  của  Niệm  Phật  Đường  là  xem  có  bao  nhiêu 

người  vãng  sanh,  thù  thắng  trang  nghiêm  của  giảng 

đường là xem có mấy người khai ngộ. Người thế gian 

không  hiểu  được  được  điều  này,  cho  rằng  người 

nhiều, náo nhiệt, vậy thì rất hưng vượng, nhân khí thì 

rất hưng vượng, nhưng Phật khí thì không vượng, vậy 

thì  có  ích  gì  chứ?  Luôn  luôn  có  đạo  tràng  nhỏ,  số 

người  không  nhiều,  nhân  khí  không  vượng,  nhưng 

Phật khí rất vượng, đó mới là thù thắng trang nghiêm 

mà trong Phật kinh chư Phật tán thán. 

Chúng ta phải hiểu nhiều năm đến nay cái đạo 



20 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tràng này, chúng ta đến chỗ này để hoằng pháp, đến 

giới thiệu Tịnh Độ, đồng tu bên đây rất nhiều người 

vãng sanh, tướng lạ của họ rất hy hữu, hơn nữa rất là 

tỉnh  táo  nói  với  chúng  ta,  họ  thấy  được  Phật,  thấy 

được Quán Âm Thế Chí đến tiếp dẫn, khi ra đi, tâm 

không  điên  đảo,  không  lo  không  sợ,  có  rất  nhiều  

người không chỉ là biết trước giờ chết, hơn nữa chính 

mình còn có thể chọn lấy thời gian, kết hợp mật thiết 

với cư sĩ Lý, phối hợp được tốt đến như vậy. Bạn nói 

một  người  hai  người,  đó  là  ngẫu  nhiên,  nhưng  phối 

hợp với cư sĩ Lý, tôi thấy cũng sắp gần đến 10 người, 

có thể có trên 10 người, thì đây không phải  là ngẫu 

nhiên, một hai người có thể là ngẫu nhiên, nhưng có 

nhiều người đến như vậy làm gì mà có chuyện ngẫu 

nhiên  được?  Những  người  này  làm  kiến  chứng  cho 

chúng  ta,  khiến  cho  người  căn  tánh  trung  hạ  như 

chúng ta, ở nơi đây kiên định tín tâm. 

Trong giảng đường nghe kinh, trên thực tế các 

vị đã thấy rồi. Đây là Phật pháp gọi là: 

 “Tam chuyển pháp luân”:  

“Thị  chuyển”,  kinh  điển  triển  khai  ra  là  thị 

chuyển; 

“Khuyến chuyển”: Chúng ta giảng dạy khuyên 

bảo mọi người là “Khuyến chuyển”; 

21 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Chứng  chuyển”:  Những  người  vãng  sanh  đó 

làm “Chứng chuyển”. 

Ở cái đạo tràng này tam luân đầy đủ, nếu như 

bạn vẫn không tin tưởng, vậy thì không còn cách nào, 

Phật Bồ Tát cũng hết cách đối với bạn. Chúng ta xem 

thấy thù thắng như vậy, phải nên bắt chước làm theo, 

họ là tấm gương tốt cho chúng ta, phải nên sanh khởi 

tâm  yêu  thích  chân  thật,  yêu  thích  niệm  Phật,  yêu 

thích vãng sanh Cực Lạc, yêu thích thân cận A Di Đà 

Phật.  Tham  gia  câu  lạc  bộ  của  những  bậc  thượng 

thiện,  chúng  ta  muốn  trở  thành  một  thành  viên  của 

họ,  tín  tâm  như  vậy,  yêu  thích  như  vậy,  mới  gọi  là 

 “Chí tâm tin ưa” . 

Quả nhiên chí tâm tin ưa, thì xin nói với các vị 

tất cả pháp thế xuất thế gian thật buông xả rồi, nhất 

định không tiêm nhiễm. Chúng ta cùng ở chung với 

tất cả đại chúng trong thế gian, đích thực có thể làm 

đến  được  tùy  duyên  mà  không  phan  duyên,  thuận 

cảnh  nghịch  cảnh,  người  thiện  người  ác,  tâm  nhất 

định là thanh tịnh bình đẳng, tự tại tùy duyên, vậy thì 

cảnh  giới  này  hiện  tiền  chúng  ta  chuyển  đổi  lại, 

chuyển phàm thành thánh, chuyển mê thành ngộ. 

Còn  như  không  chuyển  đổi  được,  tức  là  chân 

tướng  sự  thật  đạo  lý  này  chưa  nhận  biết  được  thấu 

triệt  như  là  chúng  ta  thường  hay  nói   “Nhất  tri  bán 

 giải”1,  cho  nên  phải  nên  buông  xả  thì  bạn  không 



22 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



buông xả, phải nên đề khởi thì bạn lại không đề khởi, 

đạo lý chính ngay chỗ này, hy vọng chúng ta phải cố 

gắng nỗ lực. 

 “Thiện  căn”:  Căn  là  thí  dụ,  giống  như  cây  to 

vậy, gốc cây ăn sâu vào đất, cái căn này là thiện căn 

(thiện có gốc). 

 Kỳ thật thiện căn từ đâu mà có? 

Thiện căn vẫn là từ giải ngộ mà có, bạn không 

chân thật lý giải, không chân thật giác ngộ, thì tuy có 

thiện tâm, nhưng cái thiện tâm đó không có gốc, bồng 

bềnh  không  định,  gặp  được  thiện,  bạn  có  chút  thiện 

tâm,  gặp  được  ác,  thiện  tâm  liền  không  còn,  đây  là 

không có gốc. 

Nhà Phật nói với chúng ta “Ngũ căn, ngũ lực”, 

Phật  nói  5 loại  “Tín, Tấn, Niệm, Định, Huệ”, 5 loại 

này đều là thiện tâm. 

Trong đó loại thứ nhất là: Tín 

Tin theo lời  Phật  dạy.  Chỗ này nhất  định phải 

nghe  cho  rõ  ràng,  chúng  ta  nói  Phật  giáo,  sợ  mọi 

người hiểu lầm Phật giáo như trong tôn giáo, chúng 

ta nói tin theo lời Phật dạy, tin theo lời giáo huấn của 

Phật đối với chúng ta. Cho nên chúng ta chính mình 

phải  thừa  nhận,  vì  chúng  ta  là  phàm  phu,  chúng  ta 

23 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không có trí tuệ, khi chúng ta chính mình trong lòng 

nghĩ, (như Phật nói) toàn là tà tri tà kiến, chúng ta có 

thừa nhận nay không? Hay nói cách khác cái chúng ta 

nghĩ, cái chúng ta tưởng thảy đều là sai lầm. Nếu bạn 

cho  rằng  bạn  nghĩ  không  hề  sai,  bạn  thấy  không  hề 

sai, thì đó là gì vậy? Bạn vẫn luân hồi sáu cõi không 

sai,  không  thể  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi,  vì  bạn  tư 

tưởng là của luân hồi, bạn tâm là của luân hồi, kiến 

giải của luân hồi, vậy làm sao được? Phật tổ dạy bảo 

chúng  ta,  nhất  định  phải  đem  những  vọng  tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  của  chính  mình  này  thảy  đều 

buông bỏ hết, tùy thuận giáo huấn của Phật đà. Tùy 

thuận giáo huấn của Phật đà điều kiện thứ nhất phải 

tin  tưởng,  đối  với  từng  câu  từng  chữ  trên  kinh  Phật 

nói  đều  khẳng  định  tin  tưởng,  một  chút  hoài  nghi 

cũng không có. Những gì Phật dạy chúng ta làm, phải 

chăm  chỉ  nỗ  mà  làm  cho  được,  những  gì  Phật  dạy 

chúng ta không được làm, thì quyết định không nên 

làm. 

Một bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, từ đầu đến 

cuối,  Phật  nói  được  quá  nhiều  rồi.  Đặc  biệt  là  từ 

phẩm  32  đến  phẩm  thứ  37,  kinh  văn  của  phần  này, 

đại  đức  xưa  vì  chúng  ta  chỉ  ra  nội  dung,  chính  là 

tường  tận  nói  rõ  5  giới  10  thiện,  thực  tiễn  ở  ngay 

trong cuộc sống thường ngày của chúng ta, trong đây 

nói được rất rõ ràng, những gì Phật khuyên chúng ta 

nên làm, những gì Phật không cho làm. Chúng ta đem 

nó  chọn  làm  khóa  tối  “Tịnh  Tông  chiêu  Mộ”.  Mỗi 



24 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



ngày đọc đoạn kinh văn này, mỗi ngày phản tỉnh, mỗi 

ngày cải đổi, chính là bạn chân thật tu hành. Không 

biết phản tỉnh, bạn là mê hoặc; Không biết cải lỗi là 

đại ác, biết được chính mình có lỗi lầm không thể cải 

đổi,  đây  là  ác  cực  lớn,  chúng  ta  làm  sao    có  thể  có 

thành tựu? 

Hai ngày trước có 5 vị cư sĩ đến từ Đông Thiên 

Mục Sơn Hàng Châu, trong số này dẫn đầu là cư  sĩ 

Tề,  bà  nói  với  tôi  về  những  gì  trải  qua  để  hồi  phục 

đạo tràng Thiên Mục Sơn, rất không dễ dàng. Cái đạo 

tràng này đã bị hoang phế bốn năm mươi năm, không 

có người ở, điện đường đều sụp đổ, bà phát tâm hồi 

phục nó lại. Ngay  trong bốn năm, trên núi  cảm ứng 

không  thể  nghĩ  bàn.  Bà  là  một  cư  sĩ,  đạo  tràng  hồi 

phục, nên bà luôn hy vọng có người xuất gia thường 

trụ ở trên núi tu hành dụng công, đây là tâm nguyện 

của bà. Cho nên gặp được pháp sư, chỉ cần là người 

xuất gia, bà là chân thành cung kính, cung kính cúng 

dường,  cho  dù  trên  qui  củ  có  một  số  không  đúng 

pháp, nhưng  tâm của bà là chân thành. Việc này rất 

khó được, tâm chân thành cúng dường, cảm động quỷ 

thần, đó đích thực là chư Phật hộ niệm, trong đó còn 

có quỷ thần. Tôi nghe được câu chuyện của bà, trong 

đó  có  một  đoạn  nói  quỷ  thần  nhập  vào  thân  một 

người, quỷ thần này  cũng không tệ, những  người tu 

hành trên núi đó, họ không nhập, quỷ thần nhập vào 

thân, thể lực của người đó tiêu hao rất lớn, người thể 

lực yếu thì không chịu nổi, cho nên họ tìm một người 

25 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thanh  niên  khỏe  mạnh,  nhập  vào  thân  của  anh  ấy. 

Người này cư sĩ Tề cũng quen biết, thế nhưng ngày 

hôm đó nhìn thấy mặt của anh, sắc mặt trắng bệch, rất 

là khó coi, vừa bước vào cửa, đuổi người ở trong nhà 

đi ra hết, đóng cửa lại, nói: 

-  Ta  có  lời  muốn  nói  cho  một  mình  cô,  ngày 

hôm này cô làm thế nào vậy? 

Họ nói tiếp:  

- Tôi mới vừa từ trong địa ngục ra đây, 

Họ nói với bà nhân duyên của Thiên Mục Sơn, 

họ nói:  

-  Vốn  dĩ  cô  lên  núi,  tôi  không  đồng  ý  cô  đến, 

nhưng  kết  quả  xem  thấy  tâm  của  cô  rất  thành,  rất 

chân thành, không vì chính mình, cô là vì Phật pháp, 

vì chúng sanh, nên chúng tôi hộ pháp cho cô, hộ trì 

cô, nói với cô, người xuất gia trên núi, cô không nên 

quá cung kính đối với họ, những người đó đều không 

có đạo tâm, tôi chỉ hận không thể đuổi họ đi. 

Những người xuất gia đó, qủa nhiên từng người 

từng người bị họ đuổi đi hết. Chân thật là ngẩng đầu 

ba thước có thần minh. Cái đạo tràng của bạn, chân 

thật là đạo tràng tu hành, nếu bạn không chân thật tu 

hành vậy thì  bạn có thể ở được không? Tu thiền, tu 



26 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



mật, lên trên núi đó ở nhiều nhất là hai ba tháng thì 

phải dọn đi, ít thì ở ba bốn ngày phải xuống núi, ngồi 

thiền  ngồi  ở  nơi  đó,  quỷ  thần  đẩy  họ  rơi  khỏi  chỗ 

ngồi té cả thân bị trầy xước, nửa đêm hai giờ ba giờ, 

hoàn cảnh tịch mịch quỷ thần xuất hiện, tối mỗi ngày 

đều  xuất  hiện,  đành  phải  cuốn  bồ  đoàn  mau  xuống 

núi, đều là người xuất gia. 

Bà nói với tôi người lên trên đó niệm Phật, có 

không ít lão bà lão ông ở trên núi niệm Phật, mỗi mỗi 

đều bình an vô sự, đều ở được rất tốt, cái đạo tràng 

này khó được, thần hộ pháp ở nơi đó đốc thúc, bạn có 

thật  làm  hay  không?  Thật  làm  thì  ủng  hộ  bạn,  chân 

thật  tán  thán  ủng  hộ,  không  thật  làm  thì  đuổi  bạn 

xuống núi. 

Cho nên tôi nói với các đồng tu chúng ta, cư sĩ 

Tề  đến  bên  đây,  là  Phật  Bồ  Tát  phái  bà  đến  để  làm 

kiến chứng cho chúng ta, nhắc nhở chúng ta, khích lệ 

chúng  ta,  hy  vọng  đồng  tu  xuất  gia  chúng  ta,  tương 

lai  đều  đến  trên  núi  đó  của  bà  ở  qua  một  thời  gian, 

xem  thử  có  bị  thần  hộ  pháp  đuổi  xuống  núi  hay 

không.  Đến  nơi  đó  để  khảo  thí,  khảo  nghiệm  thử 

xem. 

Cho  nên  thiện  căn  nhất  định  phải  bồi  dưỡng, 

Phật ở trong kinh giáo nói với chúng ta, thiện căn của 

thế  gian  pháp,  không  thể  thoát  khỏi  luân  hồi,  cũng 

chính  là  nói  sanh  vào  ba  đường  thiện.  Ba  thiện  căn 

27 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  tham  không  sân  không  si,  nếu  như  chúng  ta 

ngay ba cái điều kiện này cũng không đầy đủ, thì nói 

cách khác tiền đồ tương lai là ba đường ác. 

Có lẽ đồng tu muốn hỏi tiêu chuẩn của ba thiện 

căn là gì? Phật định cho chúng ta tiêu chuẩn là “Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo”,  mười  thiện  năm  giới  có  chân 

thật làm được hay chưa? Chúng ta phải thường kiểm 

điểm,  ngày  ngày  phản  tỉnh,  ngày  ngày  cải  lỗi,  quả 

nhiên làm đến được năm giới mười thiện, thì xin nói 

với  các  vị,  bạn  nhất  định  không  đọa  ba  đường  ác. 

Chúng ta có lòng tin đối với chính mình. 


***** 

(VCD 122) 

Ngay trong các đồng tu, có không ít người đều 

đã thọ qua Bồ Tát  giới, thọ qua 5 giới. Bồ Tát giới, 

nếu  nói  đến  mười  thiện,  luôn  luôn  là  xem  nhẹ  nó, 

không hề lưu lý đến, nào biết được mười thiện là nền 

tảng của 5 giới, không có mười thiện bạn làm sao có 

thể có 5 giới? Người từ chỗ nào mà học? Nhất định 

phải từ ngay chỗ này mà học. 

Đại Sư Ấn Quang đối với căn tánh chúng sanh 

hiện đại chúng ta, Ngài quá hiểu rõ, quá tường tận, cả 

đời Ngài thị hiện chính là làm tấm gương tốt nhất cho 

chúng  ta.  Bạn  thấy  Ngài  dạy  người  từ  chỗ  nào  mà 



28 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



học? Học từ “Liễu Phàm Tứ Huấn”, “Liễu Phàm Tứ 

Huấn” nói cái gì? Tin sâu nhân quả, “Liễu Phàm Tứ 

Huấn”  là  dạy  chúng  ta  khóa  trình  tin  sâu  nhân  quả; 

Ngài dạy chúng ta học “Cảm Ứng Thiên”, “Cảm Ứng 

Thiên”  là  dạy  cái  gì?  Chính  là  “Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo” là đoạn ác tu thiện, “Thập Thiện Nghiệp Đạo” 

của  nhà  Phật,  đều  bao  gồm  hết  “Cảm  Ứng  Thiên”. 

Cho  nên  nó  là  nền  tảng  của  nền  tảng  Phật  pháp  đại 

thừa, căn bản của căn bản, bạn nói xem quan trọng cỡ 

nào. 

Ngày  nay  chúng  ta  nói  không sát  sanh  thật  có 

thể làm đến được hay không? Ta không sát hại mạng 

của  chúng  sanh,  nhưng  ta  có  làm  cho  chúng  sanh 

sanh phiền não hay không? Còn có ý niệm, hành vi, 

làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  vì  ta  mà  sanh  phiền  não, 

cái  nợ  này  cũng  tính  vào  trong  điều  sát  sanh.  Càng 

huồng hồ ở trên kinh Phật nói, chúng sanh là có hai 

sinh  mạng,  một  cái  là  sinh  mạng,  một  cái  là  huệ 

mạng,  giết  hại  sinh  mạng  của  người,  cái  tội  đó  vẫn 

không xem là rất nghiêm trọng, nhưng nếu đoạn huệ 

mạng của chúng sanh, vấn đề này thì nghiêm trọng, 

vậy  chúng  ta  trong  vô  tình  hữu  ý  có  phải  là  thường 

hay  tạo  tác  hay  không?  Không  dễ  dàng.  Các  vị  nếu 

như  muốn  đem  nội  dung  mười  điều  này  làm  cho  rõ 

ràng,  đó  chính  là  một  bộ  “Thái  Thượng  Cảm  ưng 

Thiên hội biên”, hoặc giả các vị đi đọc “Sa Di Luật 

Nghi Tăng Chú”, ở trong đó nói được rất tường tận, 

nội dung rất phong phú, bạn đều phải thấu hiểu, đều 

29 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải tường tận, đều phải ghi nhớ, bạn mới biết được 

làm thế nào học tập. 

Phật pháp, nhất là người xuất gia, xuất gia bắt 

đầu  học  từ  chỗ  nào  vậy?  Hành  môn  bắt  đầu  làm  từ 

“Sa  Di  Luật  Nghi”;  Tại  gia  là  “Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo”, sau đó mới là “Tam Quy, Ngũ Giới”. Chúng ta 

ở ngay chỗ này, không hạ công phu, không xây dựng 

nền  tảng  kiên  định,  cho  nên  chúng  ta  tu  hành  công 

phu không có lực, nguyên nhân chính ngay chỗ này. 

Ngày nay chúng ta ở chỗ này nói  “Sở hữu thiện 

 căn” , chúng ta nghĩ tưởng xem, chúng ta lấy đâu ra 

thiện căn? Chí tâm không có, thiện căn cũng không, 

thấy người khác niệm Phật vãng sanh, chúng ta chính 

mình không nắm chắc được phần nào, đã tu tập nhiều 

năm  như  vậy  không  có  chút  tin  tức  nào,  vẫn  không 

thể  giác  ngộ,  vẫn  không  thể  quay  đầu.  Trong  kinh 

giáo, thời gian dài đến như vậy, những nhân tố, đạo 

lý này, chúng ta đều có thể lý giải, đều có thể tưởng 

tượng ra được, cùng chính mình khởi tâm động niệm, 

tất cả tạo tác đối chiếu lại một chút, liền phát hiện lỗi 

lầm  của  chúng  ta,  rốt  cuộc  ở  ngay  chỗ  nào.  Mười 

thiện chúng ta đầy đủ mấy điều? 5 giới, 10 giới, đây 

không nói nhiều, chúng ta chân thật có thể thọ trì lại 

có mấy điều? Vậy mà ngày ngày vẫn đang cầu Phật 

Bồ Tát bảo hộ, cầu hộ pháp thiện thần ủng hộ, làm gì 

có đạo lý này. Chúng ta rất rõ ràng, để có thể được 

chư Phật hộ niệm, Long Thiên, Thiện thần bảo hộ, thì 



30 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



đó là tâm hạnh tương ưng mới làm được, không nên 

nói Phật Bồ Tát, thần hộ pháp. Như vừa rồi mới nói 

ngay  đến  quỷ  thần,  chúng  cũng  tôn  kính  đối  với 

người  thiện,  chúng  cũng  ghét  bỏ  đối  với  người  ác, 

đây đều là những sự thật ngàn vạn lần chính xác. Nếu 

chúng ta không chân thật hồi đầu, chân thật sám hối 

thì ngay đời này thật đáng tiếc, đời này bạn để luống 

qua. 

Ở  trên  kinh  Phật  nói:  Được  thân  người,  nghe 

Phật  pháp,  thật  không  dễ  dàng.  Thân  người  dễ  mất 

mà  khó  được,  Phật  pháp  càng  không  dễ  dàng  gì  có 

được. Chúng ta ở ngay trong một đời này có được cơ 

hội  duyên  phận  thù  thắng  như  vậy,  người  biết  trân 

trọng thì người này ở ngay trong đời này thành tựu; 

người  không  biết  được  trân  trọng  thì  luống  qua 

không. Tuy là pháp môn này, pháp môn vạn người tu 

vạn người vãng sanh, nhưng then chốt chính ở ngay 

“Chí tâm” cùng “Thiện căn”. 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở  “Kinh  Quán  Vô 

Lượng  Thọ  Phật”  đã  chân  thật  dạy  bảo  đối  với  phu 

nhân  Vi  Đề  Hy,  chúng  ta  nhất  định  không  thể  quên 

đi,  mỗi  giờ  mỗi  phút  để  ở  trong  lòng,  y  giáo  phụng 

hành vì Tịnh Nghiệp Tam Phước là “Chánh nhân tịnh 

nghiệp ba đời chư Phật”, cũng chính là pháp môn vô 

lượng  vô  biên,  cho  dù  bạn  tu  một  pháp  môn  nào, 

thành tựu Phật quả cứu cánh, nền tảng của bạn đều là 

3 điều 11 câu 44 chữ này, nếu như bạn không đầy đủ 

31 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



điều kiện này, không luận tu học pháp môn nào đều 

không thể thành tựu: 

 Điều thứ nhất trong Tịnh nghiệp tam Phước:  

Thiện căn của thế pháp, bạn được quả báo trời 

người, không  thể  đọa  ba  đường  ác,  đó  là  phước  thứ 

nhất 4 câu 12 chữ, bạn phải chân thật làm đến được 

 “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất 

 sát, tu mười nghiệp thiện”.   

Chúng  ta  nghĩ  lại  xem  chúng  ta  có  làm  được 

hay  không?  Đây  chính  là  thiện  pháp  trong  sáu  cõi. 

Cho nên nghĩ lại rất khó, nếu như  trong sáu cõi, ba 

đường thiện  chúng ta cũng chưa nắm  được phần thì 

nếu muốn ra khỏi ba cõi, nếu muốn vãng sanh, không 

thể nào được, quyết định không thể nào. Đây là giáo 

huấn  chân  thật  của  Như  Lai,  Phật  nói  được  rõ  ràng 

đến như vậy, nói được tường tận đến như vậy, chúng 

ta tương lai đọa lạc, nhất định không thể trách Phật, 

chỉ  có  thể  trách  chính  mình  xem  thường,  quá  sơ  ý, 

đem lời giáo huấn của Phật xem thành gió thoảng qua 

tai, không có giờ phút nào nghĩ đến nó, không hề nỗ 

lực đi làm, cho nên mới đọa lạc. 

Hình  tướng  đọa  lạc,  xin  nói  với  các  vị  ngay 

hiện  tiền  liền  thấy  được.  Chúng  ta  xem  qua  gương, 

xem xem chính mình có giống một người hay không? 

Tỉ  mỉ  xem  qua  là  tướng  người  hay  là  tướng  quỷ? 



32 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Tướng  người  là  gì  vậy?  5  giới  mười  thiện  đều  làm 

được,  là  tướng  người,  còn  5  giới  mười  thiện  không 

làm  được,  tham  danh,  tham  sắc,  tham  lợi.  Tham  là 

tướng  quỷ,  sân  hận  đố  kỵ,  tướng  địa  ngục,  ngu  si 

ngay  đến  tà  chánh  phải  quấy  thiện  ác  lợi  hại  đều 

không làm rõ ràng, thì tướng súc sanh. Mỗi ngày soi 

gương có phát hiện hay không, trong tấm gương rốt 

cuộc là cái tướng gì vậy? 

Cho  nên  tu  hành  cái  sự  việc  này,  nói  khó  thật 

khó, nói dễ cũng rất dễ. Khó dễ đều ở nơi một niệm 

của  chính  mình,  khắc  phục  được  phiền  não  tập  khí 

của  chính  mình  thì  tu  hành  sẽ  không  khó;  còn  tùy 

thuận phiền não tập khí của chính mình, vậy thì quá 

khó vô cùng khó. 

Nơi  chúng  ta  cúng  dường  Phật  gọi  là  “Đại 

Hùng  Bảo  Điện”.  “Đại  Hùng”  là  ý  nghĩa  gì  vậy? 

Nghĩa  là  người  bình  thường  thì  không  làm  được, 

nhưng  họ  có  thể  làm  được,  đây  là  Đại  Nhất  Hùng. 

Người bình thường không làm được là gì vậy? Khắc 

phục phiền  não  tập  khí  của  chính  mình.  Phật  có thể 

làm  được,  họ  có  thể  đem  phiền  não  tập  khí  khắc 

phục, cho nên họ gọi là đại anh hùng. Do đây có thể 

biết nếu như chúng ta có thể đem phiền não tập khí 

khắc phục được, chúng ta cũng là đại hùng, anh hùng 

hào kiệt chân thật. Cho nên nhà Phật gọi là anh hùng 

hào kiệt chính là từ nơi đoạn phiền não mà nói, từ nơi 

đoạn  tập  khí  mà  nói.  Cũng  đồng  một  danh  từ,  Phật 

33 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói được rất sâu rất rộng, chúng ta phải có thể thể hội 

được, từ thiện thế gian định đặt cái nền tảng này. 

 Điều thứ hai trong Tịnh nghiệp tam Phước:  

Chúng ta lại học Phật, Phật là đại thiện của xuất 

thế  gian.  Học  từ  chỗ  nào  vậy?  Tam  quy  ngũ  giới 

 “Thọ  trì  tam  quy,  cụ  túc  chúng  giới,  bất  phạm  oai 

 nghi”: 

Chúng  ta  nghĩ  lại  xem  chúng  ta  có  làm  được 

hay không? Đây là bước đầu vào cửa Phật, giống như 

đi học vậy, học sinh tiểu học năm thứ nhất, chúng ta 

nghĩ xem có làm được hay không? 

“Tam  Quy”:  Quy  là  quay  đầu,  hồi  đầu;  y  là 

nương  tựa.  “Quy  y  Phật”  cái  ý  nghĩa  này  là  từ  mê 

hoặc điên đảo quay đầu lại, “y” (nương tựa) tự tánh 

giác, gọi là quy y Phật. Chúng ta từ sớm đến tối, có 

phải  tu  học  như  vậy  hay  không?  Có  phải  vào  cảnh 

giới này hay không? “Quy y pháp”: “Pháp” là chánh 

tri chánh kiến, “Quy y pháp” chính là từ tà tri tà kiến 

quay đầu lại, nương chánh tri chánh kiến. Tôi thường 

hay khuyến khích các đồng tu, phải đem vọng tưởng 

chấp trước thành kiến của chính mình thảy đều buông 

xả, y theo dạy bảo của Phật, đây là quy y pháp; “Quy 

y tăng”:  “Tăng” là  sáu căn thanh tịnh, không nhiễm 

một trần, là dạy chúng ta từ tất cả ô nhiễm quay đầu 

lại, nương vào tâm thanh tịnh, đây gọi là tam quy y. 



34 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Cho nên người chân thật quay đầu lại, đời sống 

của  họ  là  đời  sống  của  “Giác-Chánh-Tịnh”,  không 

giống như phàm phu, đời sống của phàm phu là “Mê-

Tà-Nhiễm”. Chúng ta nghĩ lại xem ngày nay chúng ta 

trải  qua  đời  sống  như  thế  nào?  Vẫn  cứ  là  “Mê-Tà-

Nhiễm” thì phải cảnh giác chúng ta học Phật học sai 

rồi.  Không  phải  Phật  sai,  mà  là  ta  chính  mình  sai. 

Phật dạy không hề sai, ta không y giáo phụng hành. 

 Làm  thế  nào  vĩnh  thoát  “Mê-Tà-Nhiễm”,  hướng  về 

 “Giác-Chánh-Tịnh”? 

Đó chính là Thế Tôn 49 năm một đời thời giáo, 

Phật chính là dạy chúng ta sự việc này. Phương pháp 

của  Phật  dạy  khéo  léo  cực  diệu,  phương  pháp  cũng 

quá nhiều  quá rộng, chúng ta  chỉ  cần  học được  một 

hai  thứ,  cả  đời  liền  thọ  dụng  bất  tận.  Đáng  tiếc  là 

chúng ta luôn tùy thuận theo phiền não, rất muốn tùy 

thuận giáo huấn của Phật, vẫn cứ không làm được. Ở 

trong cái tình hình này, chúng ta có nỗ lực phản tỉnh 

kiểm  điểm  hay  không,  phải  tìm  ra  cái  nguyên  nhân 

này?  Đây  chính  là  người  biết  học  Phật,  người  thật 

dụng công. Sau khi tìm ra được cái nhân tố này, tiêu 

trừ đi cái nhân tố này, chướng ngại của chúng ta liền 

không còn. 

Người  xưa nói:  Người  thế  gian,  lỗi  lầm  rất  dễ 

phạm chính là vọng ngữ, lừa gạt người, hữu ý vô ý đã 

tạo  thành  tập  quán.  Có  thể  từ  chỗ  này  quay  đầu  lại, 

35 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dùng tâm chân thành đối nhân xử thế tiếp vật, không 

có một chút ý niệm lừa gạt người khác, đương nhiên 

càng không có hành vi lừa gạt người khác. 

Đại Nho triều Tống là Tư Mã Quang, đó cũng 

là người học Phật rất có thành tựu, đây là cư sĩ tại gia, 

khi  ông  vào  cuối  đời,  đem  nhà  của  ông  chính  mình 

đang ở quyên hiến, làm tự miếu. Ông nói với người, 

cả đời ông công phu có lực nhất, chính là không vọng 

ngữ. 

Vậy chúng ta phải nghĩ lại xem tại vì sao chúng 

ta  phải  lừa  gạt  người?  Thường  hay  khởi  vọng  ngữ, 

thường hay gạt người, gạt người rồi sau đó nghĩ lại, 

nên nghĩ lại xem tại vì sao ta phải đi gạt họ? Tìm cho 

ra nguyên nhân, từ ngay chỗ này mà sửa lỗi, phải thật 

sửa. Gạt người luôn có lý lẽ trong đó, lý lẽ gì vậy? Vì 

lợi  ích  của  chính  mình,  giữ  lấy  lợi  ích  của  chính 

mình. Kỳ thật lợi ích của chính mình không cần giữ 

gìn, vì sao vậy? Bỏ cũng không mất. Nếu bạn muốn 

nghĩ  hết  cách  để  giữ  gìn,  càng  giữ  thì  cái  vòng  đó 

càng nhỏ, lợi ích của bạn liền nhỏ, càng sợ chạy mất, 

thì lại khóa chặt một chút, lại nhỏ hơn, càng giữ gìn 

thì  càng  nhỏ,  đến  sau  cùng  lợi  ích  của  chính  mình 

không còn, trống không. Nếu muốn chính mình chân 

thật giữ được lợi ích của chính mình, phải mở rộng, 

càng lớn lợi ích càng to, đây là thật không phải là giả. 

Nếu  các  vị  muốn  tiền  tài,  tiền  tài  từ  do  đâu  mà  có? 

Do  bố  thí  mà  có,  ở  ngay  chỗ  này  các  vị  rất  rõ  ràng 



36 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



xem  thấy,  Cư  Sĩ  Lâm  ngày  ngày  tu  đại  bố  thí,  cho 

nên tài nguyên của Cư Sĩ Lâm ùn ùn mà đến, giống 

dòng nước của Trường Giang muốn ngăn cũng ngăn 

không được. Do nguyên nhân gì? Bố thì mà có được 

quả báo. Nếu như tâm lượng của họ nhỏ, người ta đến 

ăn một bữa cơm, xem xem họ có quyên một ít công 

đức  hay  không?  Vậy  thì  tài  của  họ  không  có,  mỗi 

ngày cúng trai  của họ sẽ không thể làm được, họ là 

hoan  hỉ  bố  thí,  mỗi  một  người  đến  ăn  đều  hoan  hỉ. 

Cho  dù  bạn  tin  Phật  hay  không  tin  Phật,  bạn  mắng 

Phật, nhục mạ Phật, hận Phật, nhưng khi bạn đến ăn 

cơm đều  mỉm  cười nghinh đón. Cho nên họ mới  có 

thể hưng vượng. 

Thế pháp Phật pháp cùng một đạo lý, cho nên 

nếu bạn muốn có tiền tài, tận lực bố thí, càng thí càng 

nhiều, không chút bỏn xẻn, thì tiền tài của bạn khắp 

thiên hạ, việc này là Phật dạy cho chúng ta. Nếu bạn 

muốn  được  thông  minh  trí  tuệ,  thì  tu  pháp  bố  thí, 

hoan hỉ vì người diễn nói, bạn được trí tuệ; Nếu bạn 

muốn được khỏe mạnh sống lâu, ưa thích sửa lỗi, ưa 

thích sám hối. Cho nên muốn quả báo như thế nào, nó 

có  nghiệp  như  thế  đó,  nhân  và  quả  nhất  định  tương 

ưng, trồng nhân thiện nhất định được quả thiện, tuyệt 

đối  không  thể  nói  trồng  nhân  ác  sẽ  được  quả  thiện, 

không hề có việc  này, nhân thiện  được quả  ác  cũng 

không  thể  có  sự  việc  này,  nhân  quả  nhất  định  là 

tương  ưng.  Chỗ  này  cũng  phải  “Chí  tâm  tin  ưa”  thì 

mới có thể làm được. Nếu không mà nói, từ trên kinh 

37 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



xem thấy Phật giáo huấn như vậy, chính mình nửa tin 

nửa nghi, vừa muốn làm, lại không dám làm, cứ như 

vậy  quả  báo  không  thể  nói  không,  không  rõ  ràng, 

không hiển lộ.  Cho nên nhất định phải tu học đúng lý 

đúng pháp, bố thí quyết định không cầu quả báo, quả 

báo  chính  mình  cảm  đến,  bố  thí  không  phải  ham 

muốn  quả  báo,  ham  muốn  quả  báo,  cái  tâm  này 

không thiện. 

Có rất nhiều người ở trong nhà Phật tu phước, 

nghe  nói  cái  gì?  Tu  phước  nhà  Phật,  được  phước 

nhanh nhất, hơn nữa rất lớn, một vốn vạn lời, xả một 

được  vạn  báo,  mọi  người  đều  quyên  tiền  đến  nhà 

Phật, sau khi quyên rồi, chính mình cũng không phát 

tài,  cũng  không  thăng  quan,  số  tiền  này  ném  vào 

trong  nước  trống  không  rồi,  đó  là  gì  vậy?  Tâm  bất 

thiện đi làm một ít việc thiện. Nhưng cũng không thể 

nói họ không có quả báo, có! quả báo rất nhỏ, không 

hề  tính  kể;  Quả  báo  lớn,  thì  tâm  lượng  phải  lớn,  tu 

thiện quyết không cầu quả báo, quả báo vẫn đặc biệt 

đến được lớn, cũng đặc biệt đến được nhanh, việc này 

kỳ  lạ.  Kỳ  thật  trong  đây  có  đại  đạo  lý,  phàm  phu 

thông thường chúng ta ngu si, không hiểu thấu, trong 

đây  có  đại  đạo  lý.  Cho  nên  sau  khi  thâm  nhập  kinh 

tạng, dần dần bạn liền hiểu rõ, sau khi tường tận, tín 

tâm của bạn liền kiên định, y theo giáo huấn của Phật 

mà  làm,  càng  làm  càng  tự  tại,  càng  làm  càng  hạnh 

phúc,  càng  làm  càng  mỹ  mãn.  Ở  trên  kinh  Phật  đã 

nói, chúng ta đem nó chứng minh, đối hiện rồi, hoàn 



38 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



toàn thực tiễn ở ngay trong đời sống của chính mình, 

khiến  đời  sống  của  chính  mình  cùng  giáo  huấn  của 

Phật  dung  thành  một  mảng,  chúng  ta  trải  qua  đời 

sống của Phật Bồ Tát, không còn trải qua ngày tháng 

khổ của sáu cõi luân hồi. Đời sống hiện tiền của bạn, 

không  luận  là  giàu  có,  hoặc  là  bần  tiện,  bạn  đều  sẽ 

trải qua được rất tự tại, rất là hạnh phúc, bạn không 

sanh phiền não, nhu cầu của đời sống, bạn sẽ càng lúc 

càng ít, càng ngày càng tự tại. Trong Phật pháp chúng 

ta, có trì ngọ, có nửa ngày ăn một bữa, mức nhu cầu 

đời sống càng ngày càng ít. 

Hôm trước, chúng ta ứng lời mời của “Hiệp hội 

Hồi  Giáo”,  cùng  tụ  hội  với  họ.  Trong  Hồi  Giáo  có 

một vị đại đức, ông nói với tôi, ông năm nay 75 tuổi, 

ông cũng giảm ăn, thân thể rất là khỏe mạnh, ông nói 

với tôi, ông buổi trưa không ăn cơm, buổi tối ăn một 

ít. Nhà Phật chúng ta là buổi trưa ăn cơm. Ông sáng 

sớm ăn một ít, buổi tối ăn một ít, buổi trưa thì không 

ăn thứ gì, thân thể khỏe, ông thấy tôi rất là hoan hỉ. 

Cho nên đời sống vật  chất  càng ít càng tự tại, 

không phải gánh nặng, không tích lũy, có dư ra đem 

cúng  dường  một  số  người  thiếu  kém,  những  người 

nào thiếu kém, những người nào cần đến, giúp đỡ họ. 

Giúp  đỡ  người,  tùy  duyên  tùy  phận,  rất  là  tự  tại. 

Không cần bạn phải có nhiều đồ rồi ngày ngày mang 

ra  bên  ngoài  để  cho  những  ai  cần  đến?  Đó  cũng  là 

phan duyên, vậy thì mệt người. 

39 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  pháp  nói  với  chúng  ta,  luôn  ở  một  chữ 

duyên, bạn có thể đem cái chữ “Duyên” này khai mở 

ra,  ngộ  nhập  rồi,  bạn  liền  sẽ  rất  tự  tại.  Chân  thật  là 

các tổ sư đại đức đã nói, ngay trong một đời như lý 

như  pháp,  tùy  thuận  tánh  đức,  đây  là  nói  thiện  căn 

của  chúng  ta.  Thiện  không  thể  không  tu,  phải  ngày 

ngày  tu,  nó  mới  có  thể  có  gốc.  Cái  ý  sanh  gốc  này, 

phải nuôi thành thói quen hành thiện, nuôi thành một 

thói  quen  hiếu  thiện,  tập  quán  hành  thiện,  cái  tập 

quán này rất kiên cố, cứng chắc không thể nhổ, vậy 

cái thiện của ta liền có gốc. Ưa thích giúp đỡ người, 

người chân thật ưa thích giúp đỡ người khác, liền sẽ 

nghĩ được rất chu đáo, chúng ta muốn giúp đỡ người, 

có lúc không nghĩ được rất chu đáo, đó là gì vậy? Cái 

thiện đó của chúng ta không có gốc. Thật có gốc, đem 

lợi ích của người khác nghĩ là lợi ích của chính mình, 

thì bạn sẽ nghĩ được chu đáo. Phàm phu nghĩ tưởng 

đối  với  chính  mình,  nghĩ  được  rất  chu  đáo,  còn  của 

người khác thì sơ sài qua loa. Từ ngay chỗ này cũng 

có thể quán sát được chính mình, tự tư tự lợi cái vọng 

tưởng  này  xả  bỏ  được  bao  nhiêu,  tâm  nguyện  giúp 

người khác bạn thêm lớn được bao nhiêu, đều ở ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày  có  thể  thấy  ra  được, 

không khó thấy ra được, rất dễ dàng thấy được. Thế 

nhưng  chính  mình  luôn  luôn  xem  thường,  cái  xem 

thường này chính là mê, mê mà không giác. 

 Điều thứ ba trong Tịnh nghiệp tam Phước:  



40 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Nhà Phật nói đến chí thiện, nói đến chân thiện, 

đó là câu thứ ba của Tam Phước  “Phát tâm Bồ Đề”  

là chân thiện. Phát tâm Bồ Đề là gì? Phá mê khai ngộ. 

Tâm giác ngộ gọi là tâm Bồ Đề, Bồ Đề là tiếng 

Phạn, ý nghĩa là giác ngộ, không còn mê hoặc. Hay 

nói  cách  khác  đối  với  hiện  tượng  y  chánh  trang 

nghiêm của mười pháp giới, rất rõ ràng, rất tường tận, 

không còn mê hoặc, không còn chấp trước. Mê thì có 

chấp  trước,  người  không  mê  quyết  định  sẽ  không 

chấp trước. Cho nên từ trong phân biệt chấp trước mà 

quán sát. Trình độ giác mê của chúng ta, từ ngay chỗ 

này  mà  quán  sát:  Nếu  như  chúng  ta  đối  với  tất  cả 

cảnh giới, phân biệt chấp trước năm nay đích thực là 

tan nhạt hơn năm trước một ít, đây là bạn có tiến bộ; 

Nếu như chúng ta phân biệt chấp trước đối với tất cả 

pháp,  năm  nay  vẫn  giống  y  như  năm  trước,  vậy  thì 

bạn  không  chút  tiến  bộ  nào;  Nếu  như  nói  năm  nay 

còn nghiêm trọng hơn năm trước, cái chấp trước này 

còn  kiên  cố  hơn,  vậy  bạn  đã  thoái  chuyển  rồi.  Nếu 

chúng ta không nỗ lực phản tỉnh, không nỗ lực kiểm 

điểm, thì bạn làm sao có thể tiến bộ? 

  Bốn  loại  tiếp  theo  của  Ngũ  căn:  Tấn,  Niệm,  Định, 

Huệ: 

Sau chữ Tín, chính là Tinh tấn; Sau Tinh tấn là 

Niệm. Ở trong Tịnh Tông niệm cái gì? Là niệm Phật! 

Còn  ở  trong  pháp  đại  thừa  thông  thường  niệm  tự 

41 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tánh.  Sau  đó  mới  có  thể  thành  tựu  Định,  Huệ.  Định 

huệ  chính  là  “tịch,  chiếu”  mà  trên  kinh  đại  thừa 

thường nói: “tịch” là “định”, “chiếu” là “huệ”.  “Tịch 

 nhi  thường  chiếu,  chiếu  nhi  thường  tịch”  2,  bạn  liền 

siêu phàm nhập thánh, liền đem trình độ đời sống của 

chính mình nâng lên đến Phật Bồ Tát. Trên kinh Phật 

đã nói với chúng ta thì đều là người thế gian chúng ta 

có thể làm đến được, nếu người thế gian này chúng ta 

không  làm  được,  thì  Phật  quyết  định  không  nói,  vì 

nói  ra chẳng phải  là lời  thừa sao, đó là trò đùa, cho 

nên  Phật  không  nói  những  lời  nói  này,  lời  của  Phật 

mỗi câu đều là chân thật. 

Cho nên ở trong câu nói này chúng ta phải đặc 

biệt  chú  trọng  sáu  chữ  này:  “Chí  tâm,  tín  nhạo”, 

“Thiện căn”. Chúng ta hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ, 

chính là sáu chữ này, nếu như chúng ta không có sáu 

chữ này, chúng ta lấy cái gì để hồi hướng? Mỗi ngày 

đọc  kệ  hồi  hướng   “Nguyện  dĩ  thử  công  đức”  

(Nguyện đem công đức này). Công đức gì vậy? “Chí 

tâm tín nhạo, sở hữu thiện căn” là công đức. Nếu như 

chúng ta sáu cái chữ này thảy đều không có, vậy thì 

“Nguyện  dĩ  thử  công  đức”,  câu  nói  này  là  lời  trống 

không, câu nói này là lời giả, cho nên hồi hướng cũng 

là trống không. Do đó chúng ta cần phải có công đức 

chân  thật,  hồi  hướng,  nguyện  cầu,  mới  có  thể  đến 

được viên mãn, đây là điều kiện quan trọng. 

Đại Sư Ngẫu Ích trong “Yếu Giải” nói rất hay, 



42 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



có vãng sanh được hay không chính ở  “Có tín nguyện 

 hay không, vậy mới nói vãng sanh” , có thể vãng sanh 

hay  không  chính  ngay  chỗ  này,  “Còn  phẩm  vị  cao 

 thấp,  quyết  định  ở  công  phu  niệm  Phật  sâu  cạn”.  

Không có nói bao nhiêu, nói cạn sâu, công phu niệm 

Phật  của bạn sâu, vãng sanh phẩm vị  cao, công phu 

niệm  Phật  cạn,  phẩm  vị  vãng  sanh  thấp.  Cho  nên 

 “Sâu, Cạn”  hai  chữ  này  chúng ta phải  tỉ  mỉ  mà thể 

hội. 

Ba  là:   “Tâm  tâm  hồi  hướng,  nguyện  sanh  ngã 

 quốc”  [Tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh cõi tôi] 

Liền  quyết  định  được  sanh,  chí  ư  niệm  Phật, 

đây là A Di Đà Phật chính mình nói: 

Thứ  tư:  “Nãi  chí  thập  niệm,  nhược  bất  sanh  giả, 

bất  thủ  Chánh  Giác” [Dẫu  chỉ  mười  niệm,  nếu 

chẳng được sanh thì chẳng lấy Chánh Giác]  

Liền có thể vãng sanh, cái “Thập niệm” này, tổ 

sư  đại  đức  xưa  nay  nói  với  chúng  ta  chính  là  mười 

danh hiệu Phật, nên gọi là mười niệm, một niệm nhất 

định được sanh, giảm đến thấp nhất là một niệm. Một 

niệm này là vào lúc nào? Khi vào lúc lâm chung, cái 

niệm sau cùng là “A Di Đà Phật”, thì người này chắc 

chắn vãng sanh. 

Nhật  Bản  có  một  phái,  họ  chuyên  môn  chú 

43 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trọng đến nguyện thứ  18, các  nguyện khác thảy đều 

không cần đến, bình thường ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày cũng không cần phải kiểm điểm, vì sao 

vậy?  Đến  khi  lâm  chung,  một  niệm  sau  cùng  đó  thì 

được rồi, thì có thể vãng sanh. Ở trên lý luận nói thì 

nói được thông, không có vấn đề, nhưng sợ là đến sau 

cùng  khi  lâm  chung  niệm  sau  cùng  đó,  họ  không 

niệm Phật thì làm sao? 

Chúng ta phải nghĩ đến vấn đề này, không nên 

bị  người  ta  gạt.  Người  Nhật  Bản,  họ  gọi  là  gì  vậy? 

Gọi là “Bổn Nguyện Niệm Phật”, bổn nguyện chính 

là chỉ nguyện thứ 18, các nguyện khác đều không cần 

đến. Bổn Nguyện Niệm Phật có thể không có người 

vãng  sanh,  vì  sao  vậy?  Tâm  không  chân  thật!  Quả 

nhiên “Chí tâm tin ưa”, bạn sẽ không chấp trước ở cái 

nguyện này. Bạn phải nên biết, một nguyện chính là 

tất cả nguyện, 48 nguyện bất cứ nguyện nào trong đó 

đều bao gồm 47 nguyện khác. Mỗi nguyện như vậy, 

nếu như vẫn còn những vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước này, mà chỉ giữ lấy một nguyện này thì đã hoàn 

toàn  hiểu  sai  đi  ý  nghĩa  của  Phật  rồi,  nhất  là  chấp 

trước Bổn Nguyện Niệm Phật. Chúng ta tu Tịnh Độ, 

họ đều bài trừ, đều hủy báng, họ cho rằng họ đó là tu 

học pháp Tịnh Độ chân thật, chúng ta đều đi sai rồi, 

đều không thể thành tựu, báng Phật, báng pháp, báng 

tăng. Phía sau nói được rất hay: 

Thứ  năm:  “Duy  trừ  ngũ  nghịch,  phỉ  báng  chánh 



44 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



pháp”  [Chỉ trừ kẻ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp]. 

Vậy  họ  (những  người  Nhật  Bản  này)  có  thể 

vãng sanh không? Họ không thể vãng sanh, bởi vì họ 

hủy báng chánh pháp thì họ làm sao có thể vãng sanh. 

Chỗ này vì chúng ta nhắc nhở, không chỉ chúng 

ta tu Tịnh Độ, không thể báng Tịnh Độ mà là đối với 

tất  cả  Phật  pháp  đại  tiểu  thừa  đều  không  được  hủy 

báng. Vì sao vậy? Những Phật pháp này đều là Phật 

nói. Nếu bạn nói họ không phải, phê bình họ, thì bạn 

phê  bình  Như  Lai,  không  phải  bạn  phê  bình  người 

khác. Có loại ý niệm này, tội danh hủy báng Tam Bảo 

liền thành lập, làm sao bạn có thể vãng sanh? 

Thế Tôn từ bi đến cùng tột, sau cùng ở “Kinh 

Hoa Nghiêm” là 53 đồng tham biểu diễn cho chúng ta 

thấy, 53 vị thiện tri thức pháp môn mà họ tu mỗi mỗi 

đều không giống nhau. Chúng ta ở trong đó tỉ mỉ mà 

quán sát, không hề có hủy báng lẫn nhau, chỉ có tán 

thán  lẫn  nhau.  Tại  vì  sao  tán  thán  lẫn  nhau?  Kinh 

Kim Cang mọi người đã đọc qua, ở trên kinh Phật nói 

 “Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”.  Chỉ cần 

là  Phật  nói,  là  Bồ  Tát  nói,  đều  phải  nên  tán  thán, 

không được hủy báng. Hủy báng là gì vậy? Là đoạn 

pháp thân huệ mạng của người khác. Người ta tu học 

pháp môn này, bạn nói pháp môn này không tốt, nói 

pháp  môn  này  không  thể  thành  tựu,  pháp  môn  này 

của  tôi  hay,  bạn  đã  phạm  Bồ  Tát  giới  rồi,  trong  Bồ 

45 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tát  giới  nói  “Tự  khen  mình  chê  người”,  chẳng  phải 

bạn  phạm  giới  rồi  sao?  Hơn  nữa  việc  hủy  báng  này 

không  phải  là  hủy  báng  thông  thường,  mà  là  hủy 

báng Tam Bảo. 

Chúng ta chính mình cố gắng phản tỉnh, chúng 

ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, tiếp xúc một 

số quảng đại quần chúng, có làm cái sự việc này hay 

không?  Nếu  như  có  làm  sự  việc  này,  phải  sám  hối, 

chân thật  sám hối, không sám hối  cả đời này không 

thể thành tựu, nghiệp chướng tập khí đủ nặng rồi vậy 

mà vẫn ngày ngày đang tăng thêm, vậy làm sao được 

chứ? Tiêu nghiệp chướng đều đã tiêu không nổi, ngày 

ngày vẫn đang tăng thêm tội nghiệp. 

Cho nên chúng ta phải nên biết đây là nguyên 

nhân chúng ta niệm Phật học Phật đã nhiều năm đến 

như vậy rồi mà vẫn không có tin tức gì. Cái nguyên 

nhân  này  cũng  xem  là  tìm  ra  rồi,  tâm  của  chúng  ta 

không  giống  tâm  Phật,  nguyện  của  chúng  ta  không 

phải nguyện của Phật, hạnh của chúng ta cũng không 

phải hạnh của Phật. “Tâm, Nguyện, Hạnh” của chúng 

ta đều là đang luân hồi, tâm luân hồi tạo nghiệp luân 

hồi.  Chúng  ta  làm  ra  là  những  việc  này,  chúng  ta 

dùng  là  vọng  tâm,  không  phải  chân  tâm.  “Tín”  của 

chúng  ta  là  giả  tín,  mê  tín,  chánh  tín  đều  không  thể 

nói đến; “Nhạo” (ưa thích) của chúng ta là “Nhạo” ở 

năm dục sáu trần, vui ở tài sắc danh lợi, chúng ta lấy 

việc  này  làm  vui,  không  phải  vui  của  Phật  Bồ  Tát. 



46 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Cách  làm  này  không  đọa  địa  ngục  thì  ai  đọa  địa 

ngục? 

Người xưa thường  nói “Địa ngục môn tiền tăng 

 đạo đa”  (trước cửa địa ngục tăng đạo nhiều). Lời nói 

này không phải mắng người, lời nói này là sự thật. Vì 

sao  thế?  Người  xuất  gia  mang  nhãn  hiệu  của  Phật, 

tiếp  nhận  cúng  dường  của  tất  cả  đại  chúng,  trải  qua 

ngày  tháng  rất  thoải  mái,  vẫn  là  tâm  luân  hồi  tạo 

nghiệp luân hồi, vậy thì đọa vào A Tỳ Địa Ngục. Vì 

sao vậy? Lừa dối  Như Lai, lừa dối  chúng sanh!  Cái 

tội  này  còn  gì  bằng  không?  Không  nên  cho  rằng  tôi 

không có việc sai lầm nào, không có làm việc gì sai. 

“Không có lỗi lầm”, đợi đến khi vua Diêm La tuyên 

bố cho bạn, thì hối hận không còn kịp rồi. Chúng ta 

không  nên  đợi  đến  khi  ông  ấy  tuyên  bố,  chúng  ta 

chính mình phải nghĩ tưởng trước xem. 

Cho  nên   “Mười  niệm  ắt  sanh” ,  chúng  ta  phải 

hiểu được chân thật nghĩa của nó. “Bổn nguyện niệm 

Phật”, nếu như chân thật thông đạt giáo nghĩa thì họ 

nhất  định  không  hủy  báng,  không  luận  bạn  nương 

theo bộ kinh luận nào, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Thậm chí không cần nương theo kinh luận của Tịnh 

Tông,  bạn  tu  học  đại  thừa,  không  luận  tu  học  một 

tông phái nào, không luận tu học một pháp môn nào, 

chỉ cần đem công đức hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ, 

thảy  đều  có  thể  được  sanh.  Điều  này  chúng  ta  xem 

thấy ở trong “Kinh Vô Lượng Thọ”, bạn thấy “Ba bậc 

47 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vãng sanh” trong kinh văn ở cái đoạn sau cùng. Bạn 

thấy pháp môn này thật rộng lớn, hiện rõ ra A Di Đà 

Phật, chân thật  là   “Tâm bao thái hư, lượng châu sa 

 giới”3,  đối với tất cả chúng sanh hư không pháp giới, 

không  ai  mà  không  được  nhiếp  thọ,  từ  bi  đến  cùng 

tột, bạn làm sao có thể phê bình, làm sao có thể hủy 

báng? 

Cho nên chỗ này nói  “Duy trừ ngũ nghịch, hủy 

 báng  chánh  pháp”, ý  nghĩa  này  rất  sâu  rất  rộng. 

Chúng  ta  chính  mình  phải  rất  cẩn  thận,  vạn  nhất 

không  nên  tạo  ra  cái  nghiệp  này.  Chúng  ta  đến  đạo 

tràng  của  người  khác,  chỉ  có  tán  thán,  chỉ  có  khiêm 

nhường cung kính. 

Có  một  số  pháp  sư  họ  mời  tôi  đến  giảng  dạy 

cho tín đồ của họ, tại vì sao họ thích mời tôi vậy? Họ 

biết tôi không phá hoại pháp của họ, tôi tán thán pháp 

của họ, các vị  có rất nhiều đồng tu thấy được. Năm 

xưa tôi ở HongKong, pháp sư Thánh Nhất ở Đại Cổ 

Sơn  mời  tôi  đến  đạo  tràng  của  ông,  cùng  với  đồng 

tham  đạo  hữu  kết  pháp  duyên.  Ông  là  đạo  tràng  tu 

thiền.  Tôi  bước  vào  đạo  tràng  của  ông,  đối  với  mọi 

người  tán  thán  thiền,  Tịnh  Độ  không  nhắc  đến  một 

chữ. Vì sao vậy? Người ta đạo tràng Thiền tông, đã tu 

học  nhiều  năm  đến  như  vậy  rồi,  tán  thán  thiền,  tán 

thán pháp sư của họ, tán thán phương pháp tu học của 

họ, tán  thán đồng tham đạo  hữu của họ, để họ càng 

tinh tấn hơn. 

Nhà Phật thường nói  “Thà làm động nước trăm 



48 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



 sông, không động tâm người tu niệm”.  Chỉ có một số 

người  vô  tri  vô  thức,  đến  nơi  đó  nói  pháp  môn  của 

bạn khó, e rằng không thể có thành tựu, hay là niệm 

Phật  tốt  hơn,  chẳng  phải  bạn  đã  làm  cho  tâm  người 

loạn lên hết rồi sao? Không thể được, mỗi người căn 

tánh không giống nhau, không thể đem những người 

đó đều xem thành căn tánh của chính mình. Cho nên 

nhất định phải tự khiêm mà tôn người, chúng ta phải 

học 53 tham của “Hoa Nghiêm”. 

Ngày trước pháp sư Diễn Bồi mời tôi đến đạo 

tràng của ông diễn giảng. Pháp sư Diễn Bồi tu Tịnh 

Độ  Di  Lặc.  Tôi  đến  chỗ  đạo  tràng  của  ông  tán  thán 

Bồ Tát Di Lặc, tán thán Tịnh Độ Di Lặc, quyết không 

nhắc đến Tịnh Độ Di Đà. Đây là hiểu qui củ, những 

qui củ này. 

Tôi  lúc  trước  ở  Đài  Trung  theo  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam, lão sư Ngài dạy cho tôi, nhất định không 

nên phá hoại tu hành của người khác, không nên phá 

hoại  chánh  niệm  của  người,  không  luận  tu  học  một 

pháp môn nào đều là chánh niệm. Hiện tại chúng ta 

ứng dụng được càng rộng, chúng ta tiếp xúc rất nhiều 

tôn giáo khác, chúng ta tiếp xúc Thiên Chúa Giáo, tán 

thán  Thiên  Chúa  Giáo,  tiếp  xúc  Hồi  Giáo,  tán  thán 

Hồi Giáo, họ đều là chánh pháp. Thực tế ra mà nói, 

mục sư của KiTo giáo, A Hòng của Hồi giáo, trong 

mắt của tôi thấy họ đều là hóa thân của Phật Bồ Tát, 

tiếp độ những loại chúng sanh căn tánh đó, phải dùng 

những phương pháp đó để độ họ. Phật, Bồ Tát “Tùy 

49 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



loại hóa thân, tùy cơ nói pháp”, chúng ta làm sao dám 

xem thường. Phàm phu chỉ có một mình ta, còn lại đó 

đều  là  hóa  thân  của  Phật  Bồ  Tát.  Cho  nên  chúng  ta 

dùng  tâm  gì  để  đối  đãi?  Tâm  hiếu  thuận,  tâm  cung 

kính,  giống  như  hiếu  thuận  cha  mẹ,  cung  kính  chư 

Phật vậy, thì chúng ta mới có thể thành tựu. Nếu cái 

quan  niệm  này  không  thể  chuyển  đổi  lại,  thì  tu  học 

Phật pháp liền có chướng ngại, liền sẽ có khó khăn. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  chúng  ta  chỉ  giảng  đến  đây 

thôi. 

A Di Đà Phật! 


***** 

(VCD 123) 

Nguyện  thứ  18  là  trung  tâm  của  đại  nguyện, 

cũng là hạt nhân của toàn kinh. 

Cũng  có  thể  nói  là  Thế  Tôn  thị  hiện  xuất  thế 

giáo  hóa  chúng  sanh,  phổ  độ  quần  mê  9  pháp  giới, 

một đời viên mãn thành tựu, chính ngay ở đoạn kinh 

văn này. Thế Tôn như vậy, mười phương ba đời tất cả 

chư Phật, độ chúng sanh thành Phật đạo cũng là như 

vậy. Do đây có thể biết tính quan trọng của đoạn kinh 

này, mà đoạn kinh văn này then chốt chính ngay  “Chí 

 tâm tín nhạo”,  chính ngay bốn chữ này. Bốn chữ này 

nghĩa lý sâu rộng vô tận: Cạn mà vào thì có thành tựu 

cạn, Tây Phương Tịnh Độ cõi Phàm Thánh Đồng Cư 

là  cạn  mà  vào;  Cõi  Thật  Báo,  cõi  Tịch  Quang  là  từ 



50 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



sâu  mà  vào,  đều  ở  câu  nói  “Chí  tâm  tín  nhạo”  này. 

Câu kinh văn này, phía trước cũng đã nói qua với các 

vị hai lần rồi, buổi tối hôm nay là lần thứ ba. 

Gần đây các đồng tu rất nhiều nơi, đều phát tâm 

kiết thất niệm Phật, hơn nửa đều là Phật thất tinh tấn. 

Tịnh  Tông  Học  Hội  Úc  Châu  tổ  chức  liên  tục  mười 

thất, hiện tại vẫn đang trong kỳ Phật thất. Sau khi tôi 

đến  xem  rồi  rất  hoan  hỉ.  Thế  nhưng  mười  cái  Phật 

thất,  chúng  ta  hy  vọng  có  thể  có  thành  tựu  như  thế 

nào? Nếu như 70 ngày niệm xong mà không có chút 

hiệu quả nào, thời gian 70 ngày của chúng ta không 

phải đã lãng phí rồi sao? Mỗi một đồng tu đều nói với 

tôi,  ngay  trong  thời  kỳ  niệm  Phật  niệm  được  tốt, 

không  khí  đạo  tràng  rất  thù  thắng,  thông  thường 

chúng ta gọi là từ trường, có thể khiến cho đồng tu dự 

hội đều sanh tâm hoan hỉ. Đây là một hiện tượng rất 

tốt! Cho nên cũng có đồng tu hỏi  “Niệm Phật thế nào 

 mới  có  thể  công  phu  có  lực?” Đây  là  một  vấn  đề 

quan trọng, câu hỏi này rất hay. 

Tổ  sư  đại  đức  nói  với  chúng  ta:  Có  thể  vãng 

sanh hay không quyết định ở tín, nguyện; còn phẩm 

vị  cao  thấp  ở  công  phu  niệm  Phật  sâu  cạn.  Lời  nói 

này rất hay! Thế nhưng “Ba bậc vãng sanh” Thế Tôn 

dạy  chúng  ta  “Phát  tâm  Bồ  Đề  một  lòng  chuyên 

niệm”:  Nguyện  thứ  18  là  “Một  lòng  chuyên  niệm”, 

nguyện thứ 19 chính là “Phát tâm Bồ Đề”. Vậy nếu 

chúng ta chỉ chuyên dựa vào nguyện thứ 18 thì được 

51 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không? 

Hiện tại trong xã hội có người đề xướng “Bổn 

nguyện niệm Phật”, không tệ, là rất tốt, bổn nguyện 

chính là chỉ nguyện thứ 18. Kỳ thật bổn nguyện phải 

nên  khái  quát  hết  48  nguyện,  thì  cái  bổn nguyện  đó 

không có vấn đề, nếu như bổn nguyện chỉ nói nguyện 

thứ  18,  vậy  nguyện  thứ  18  phải  nói  được  thấu  triệt, 

phải nói được tường tận. 

 “Chí tâm tín nhạo”,  ở trong đây liền bao gồm 

phát tâm Bồ Đề. Nếu như chỉ nương vào cái nguyện 

này  không  mà  nói,  tâm  Bồ  Đề  là  một  cái  tâm  chân 

thật  giác  ngộ,  đến  cái  nguyện  phía  sau,  tôi  sẽ  giảng 

nói  tường  tận  với  các  vị.  Chúng  ta  ngày  nay  chưa 

phát  tâm  Bồ  Đề,  hay  nói  cách  khác  không  phải  là 

“Chí  tâm  tín  nhạo”  mà  tự  cho  rằng  là  “Chí  tâm  tín 

nhạo”.  Vấn  đề  này  thì  nghiêm  trọng  rồi.  Nếu  như 

chúng ta chính mình biết được, câu nói này chúng ta 

chưa  làm  được,  vẫn  phải  phản  tỉnh,  vẫn  phải  kiểm 

điểm, vẫn phải thay đổi tự làm mới, chăm chỉ nỗ lực 

mà làm, vậy thì còn được; Còn nếu như tự cho mình 

là  “Chí  tâm  tín  nhạo”,  mà  tuyệt  nhiên  không  phải 

chân thật “Chí tâm tín nhạo”, họ ngay đến cơ duyên 

cải lỗi phản tỉnh cũng đoạn mất hết, thì họ làm sao có 

thể thành tựu? 

Do đó “Chí tâm”: “Chí” cái chữ này, lão cư sĩ 

Hoàng  Niệm  Tổ  ở  trong  chú  giải  đã  chú  rất  nhiều. 



52 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Tuy là chú được nhiều như vậy, chúng ta có phải là 

đã chân thật lý giải, chân thật hiểu rõ hay không? Vẫn 

còn là vấn đề! 

Cho  nên  chữ  “Chí”  này  của  ông  là   “Chân, 

 thành, thật”.  Ba chữ này nói được rất hay:  

“Chân  tâm”:  Chúng  ta  ngày  nay  tâm  không 

thật,  chúng  ta  dùng  là  tâm  không  thật,  ta  niệm  Phật 

dùng chân tâm, đối nhân tiếp vật thì dùng giả tâm, cái 

tâm này của bạn còn có hai dụng, bạn rất cao minh. 

Phật  pháp  nói  với  chúng  ta:   “Nhất  chân  nhất  thiết 

 chân, nhất  vọng nhất  thiết vọng”4.  Cho nên nếu đối 

nhân xử thế tiếp vật bạn dùng vọng tâm, thì bạn phải 

nên hiểu rõ, bạn niệm Phật cũng là dùng vọng tâm. 

“Thành  tâm”:  Cái  gì  gọi  là  thành?  Tiên  sinh 

Tăng Quốc Phiên nói rất hay “Một niệm không sanh 

gọi là thành”. Chúng ta một ngày từ sớm đến tối vọng 

niệm triền miên, làm gì có tâm thành? 

“Thật tâm”: Là thực tế rõ ràng, “lão thật”5 trung 

thực. Chúng ta cũng không lão thật. 

Cả ba cái chữ này chúng ta thảy đều không có, 

nên “Chí” không có. Không chỉ “Chí” không có, mà 

“Tâm” cũng không có. Ngày nay chúng ta không phải 

là dùng “Tâm” để niệm Phật, dùng cái gì? Dùng vọng 

tưởng mà niệm Phật, dùng thức thứ 6 để niệm Phật. 

53 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho  nên  “tín”  cùng  “nhạo”  đều  thành  ra  có  vấn  đề. 

Các vị phải nên biết, vọng tâm giả tâm đó là tâm luân 

hồi, chúng ta dùng tâm luân hồi để tin Tịnh Độ, để tu 

Tịnh Độ, tu đến sau cùng vẫn là luân hồi sáu cõi. 

Tôi  nói  cùng  với  các  đồng  tu  đây  là  lời  chân 

thật, không giả dối chút nào. 

Người  xưa  thường  nói   “Người  niệm  Phật 

 nhiều, người vãng sanh không nhiều” . Lão Cư Sĩ Lý 

Bỉnh Nam thường nói  “Ngay trong mười ngàn người 

 niệm Phật, chân thật có thể vãng sanh chỉ có hai ba 

 người mà thôi’. Cái cứu cánh này nên hiểu là thế nào 

vậy? Vì tổ sư đại đức xưa nay nói với chúng ta, pháp 

môn  này   “Vạn  người  tu  vạn  người  vãng  sanh”,  

nhưng  hiện  tại   “Vạn  người  tu  chỉ  có  hai  ba  người 

 vãng sanh” . Vấn đề rốt cuộc là ở chỗ nào? Người xưa 

nói “Vạn người tu vạn người vãng sanh” là vạn người 

chí tâm tín nhạo; Ngày nay chúng ta vạn người tu chỉ 

có hai ba người vãng sanh là vì chỉ có hai ba người là 

“Chí tâm tín nhạo”, ngoài ra đều không phải, đều là 

tâm  luân  hồi.  Cho  nên  chúng  ta  niệm  Phật,  ở  ngay 

trong một đời này có thể vãng sanh hay không, then 

chốt chính ngay chỗ này. 

Cái  quan  trọng  thứ  nhất  là  nhận  biết  rõ  ràng, 

nhận biết rõ ràng chính là nhìn thấu; Cái thứ hai vạn 

duyên buông xả. Bạn không buông xả thì tâm của bạn 

không  thật,  phải  “thật”  đem  hư  giả  buông  xả;  phải 



54 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



“thành”  đem  tự  gạt  mình  gạt  người  buông  xả,  chân 

thật làm đến được chân thành lão thật. 

Lời nói này nói ra, e rằng vẫn là rất khó lý giải, 

rất khó hiểu. Đại Thế Chí Bồ Tát ở trong “Niệm Phật 

Viên Thông Chương” dạy cho chúng ta phương pháp 

niệm  Phật  là   “Gom  nhiếp  sáu  căn,  tịnh  niệm  liên 

 tục”,  chỗ này nói rất hay. Giác Minh Diệu Hạnh Bồ 

Tát ở trong “Tây Phương Xác Chỉ” nói với chúng ta 9 

chữ,  ý  nghĩa  rất  giống  với  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát, 

 “Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn”,  

chỗ này càng dễ hiểu. 

Ngày nay chúng ta có hoài nghi đối với thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  hay  không?  Rất  nhiều  người 

nói tôi không hoài nghi. Tốt! Không hoài nghi bạn có 

làm  đến  được  hay  không?  Không  xen  tạp?  Không 

làm được! Bạn vẫn xen tạp thì bạn không phải là chí 

tâm.  Chí  tâm  quyết  định  không  xen  tạp,  quyết  định 

không xen tạp nhân ngã thị phi, quyết định không xen 

tạp  “Tham-sân-si-mạn”,  không  chỉ  thế  pháp  không 

xen  tạp  ở  trong  đó,  Phật  pháp  cũng  không  xen  tạp, 

một môn thâm nhập, vậy mới gọi là “chí tâm”; Hơn 

nữa  cũng  không  thể  gián  đoạn,  phải  tiếp  nối  không 

ngừng. 

Tôi  dạy  các  đồng  tu,  đặc  biệt  là  dạy  cho  các 

pháp  sư  xuất  gia,  xuất  gia  nhất  định  phải  học  Phật. 

Các vị đều nói đã học Phật, kỳ thật thảy đều giả. Phật 

55 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là cái tâm thế nào, Phật là hạnh thế nào, chúng ta có 

học được hay không? 

Tâm  của  Phật  “Tâm  bao  thái  hư,  lượng  khắp 

pháp giới”, còn tâm lượng của chúng ta nhỏ xíu thế 

này, căn bản không thể bao dung người, cái tâm này 

của chúng ta không giống như tâm Phật; 

Tâm của Phật chân thành, chân thành đến cùng 

tột.  Thành  đến  tột  điểm  thì  thế  nào?  Đại  Sư  Huệ 

Năng ở trong “Đàn Kinh” nói rất hay  “Vốn dĩ không 

 một  vật”,   đó  chính  là  chân  thành  đến cùng  tột.  Còn 

trên  kinh  đại  thừa  nói  với  chúng  ta   “Chân  tâm  lìa 

 niệm”,  cái niệm đó là vọng niệm, một cái vọng niệm 

cũng  không  còn,  cái  tâm  này  mới  gọi  là  chân  tâm, 

mới gọi là chân thành, mới gọi là lão thật. 

Còn  trong  tâm  chúng  ta  vẫn  có  vọng  niệm, 

vọng  niệm  cùng  chánh  niệm  không  như  nhau.  Chư 

Phật Bồ Tát có chánh niệm, không có vọng niệm. Cái 

gì gọi là chánh niệm, độ hóa chúng sanh. Chúng sanh 

có cảm, Phật  liền  có ứng, cảm ứng tương thông, ứg 

cơ  nói  pháp,  tùy  loại  hiện  thân,  đây  là  chánh  niệm. 

Các Ngài tuy là hiện thân, tuy là nói pháp, quyết định 

không có vọng niệm. Cái ý nghĩa này rất sâu, chúng 

ta phải tỉ mỉ mà thể hội. Chúng ta học Phật then chốt 

chính ngay chỗ này, học Phật đầy đủ chánh niệm, xả 

bỏ vọng niệm, phàm hễ mỗi niệm vì chính mình đều 

là  vọng  niệm.  Chúng  ta  ngày  nay  người  ta  yêu  cầu 



56 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



chúng  ta  đi  hoằng  pháp  lợi  sanh,  đi  giảng  kinh  nói 

pháp, hoặc giả người ta yêu cầu chúng ta trụ trì một 

cái Phật thất, dẫn chúng niệm Phật, nếu như có chút 

tâm  danh  lợi  thì  chính  là  vọng  niệm,  không  phải 

chánh niệm; Ta giảng kinh vẫn có cái tâm cầu danh, 

mong  cầu  mọi  người  tán  thán  đối  với  ta,  cung  kính 

đối  với  ta,  cúng  dường  đối  với  ta,  đây  là  vọng  tâm, 

tâm luân hồi. Các vị phải đem cái ý niệm này xả được 

trong sạch, chỉ có một niệm, lợi ích chúng sanh, giúp 

chúng sanh đoạn ác tu thiện, giúp chúng sanh phá mê 

khai  ngộ,  giúp  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui,  chỉ  có 

cái  tâm  này,  ngoài  cái  tâm  này  ra,  một  vọng  niệm 

cũng  không  có,  đây  là  chí  tâm;  như  vậy  tin  tưởng 

Tịnh Độ, như vậy nguyện sanh Tây Phương (“Nhạo” 

là  nguyện  sanh  Tây  Phương),  bạn  mới  quyết  định 

được sanh. 

Cho  nên  các  đồng  tu,  đặc  biệt  là  các  đồng  tu 

xuất  gia,  chúng  ta  chỉ  có  hai  sự  việc:  Việc  thứ  nhất 

giảng kinh nói pháp, lợi ích chúng sanh; Việc thứ hai 

giúp  mọi  người  tu  hành,  giống  như  Giảng  Đường 

cùng  Niệm  Phật  Đường,  chúng  ta  ngày  nay  trong 

Niệm  Phật  Đường  dẫn  dắt  mọi  người  niệm  Phật  là 

huân  tu,  cùng  trong  giảng  đường  giảng  kinh,  công 

đức  là  như  nhau,  quyết  định  bình  đẳng.  Tại  vì  sao 

bình  đẳng?  Tâm  bình  đẳng,  tâm  thanh  tịnh,  đều  là 

chân  tâm.  Nếu  như  ở  trong  Niệm  Phật  Đường  các 

pháp  sư  hướng  dẫn  mọi  người  niệm  Phật  lại  nói  là 

chúng ta bỏ mất đi cơ hội học giáo, thì cái tâm đó là 

57 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm  luân  hồi.  Vì  sao  vậy?  Bạn  lại  khởi  lên  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  bạn  đem  cái  tâm  này 

học giáo cũng là tâm luân hồi. 

Các  vị  phải  nên  biết,  một  cái  tâm  chí  thành, 

chân tâm, không luận làm cái gì đều là công đức viên 

mãn, tâm của bạn giống với tâm của Phật, không thể 

nào  xen  tạp.  Nhất  định  phải  khẳng  định  chính  ta  là 

phàm phu, ta không phải là thánh nhân, ta không phải 

là Phật  Bồ Tát  tái  sanh. Vì sao vậy? Nếu quả nhiên 

bạn là Phật Bồ Tát tái sanh, tâm của bạn “Thanh tịnh, 

Bình đẳng, Chánh giác’, bạn cũng không cần đến chỗ 

này  để  nghe  tôi  giảng  kinh,  bạn  là  Phật  Bồ  Tát  tái 

sanh mà, bạn nghe tôi nói năng lộn xộn, có ý nghĩa gì 

chứ? Cho nên chúng ta là phàm phu, phàm phu phải 

nỗ  lực  học  Phật.  Sợ  nhất  là  xen  tạp.  Bạn  thử  nghĩ 

xem, ngay đến Phật pháp cũng không được xen tạp, 

Phật  pháp  tông  phái  rất  nhiều,  pháp  môn  rất  nhiều, 

đồng  tu  các  vị  nghe  qua  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  bạn 

xem  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  có  người  nào,  họ  tu 

hành  chứng  quả  mà  không  phải  là  một  môn  thâm 

nhập?  Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  bạn  đi  tìm  xem, 

không thể tìm ra được một người tu hai pháp môn, ba 

pháp  môn,  không  thể  tìm  ra,  đều  là  một  môn  thâm 

nhập. Không luận một môn nào, chỉ cần “Chí tâm tín 

nhạo”,  đều  có  thể  thành  đạo  vô  thượng,  niệm  Phật 

cũng  không  ngoại  lệ.  Tám  tư  ngàn  pháp  môn,  vô 

lượng  pháp  môn,  thành  đạo  vô  thượng  then  chốt 

chính là bốn cái chữ này. 



58 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Cho nên bạn cần phải cụ bị cái điều kiện này, 

không luận tu học pháp môn nào, công đức của bạn 

đều là viên mãn, đều là thù thắng đệ nhất, không có 

thứ  hai:  Ở  trong  Niệm  Phật  Đường  hướng  dẫn  mọi 

người niệm A Di Đà Phật là đệ nhất, bạn có thể thành 

đạo vô thượng. Còn bạn không thể thành được đạo vô 

thượng, vì bạn xen tạp, bạn xen tạp vọng tưởng, xen 

tạp phân biệt, xen tạp chấp trước, bạn không phải là 

chí tâm tín nhạo. Chỗ này tôi nói được rất rõ ràng rồi, 

một  chút  xen  tạp  nào  cũng  đều  không  được,  Phật 

pháp cũng không thể xen tạp huống hồ thế gian pháp. 

Cho nên các đồng tu tại gia, nếu như chân thật 

phát  tâm  từ  bi,  quyết  định  hộ  trì  pháp  sư  xuất  gia, 

không  nên  bảo  pháp  sư  xuất  gia  làm  những  việc  tạp 

của thế gian. Tôi nói việc tạp thế gian là quản lý đạo 

tràng, việc xen tạp quá nhiều, nếu bạn muốn chân thật 

thành  tựu  một  người  xuất  gia  thì  hãy  để  cho  người 

xuất gia xa lìa tất cả nhiễu loạn: Điện thoại mỗi ngày 

đều  là  nhiễu  loạn,  các  vị  không  có  việc  gì  gọi  điện 

thoại cho pháp sư để làm gì? Viết thư gởi pháp sư để 

làm  gì?  Nói  với  bạn,  phá  hoại  tu  học  của  pháp  sư 

chẳng phải là gọi điện thoại cho họ sao? Viết thư cho 

họ hay sao? Đem họ kéo trở lại, kéo đi đến địa ngục, 

không để họ thành tựu, việc này chẳng phải như vậy 

hay sao? Pháp sư chính mình cũng phiền não tập khí 

sâu nặng, cư sĩ ưa thích pháp sư này, pháp sư lại phan 

duyên kéo tín đồ, rơi vào danh vọng lợi dưỡng, trước 

mắt có thể được một chút lợi nhỏ, sau khi chết đọa A 

59 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tỳ Địa Ngục. Bạn phải nên biết pháp sư đó đọa địa 

ngục rồi, bạn cũng chẳng phải là được yên, họ đến A 

Tỳ  Địa  Ngục  rồi,  gặp  mặt  vua  Diêm  La,  họ  nói 

“Những tín đồ đó là họ đến tìm tôi”, vậy là thảy đều 

kéo  hết  các  vị  đến,  một  người  cũng  không  thể  trốn 

được, “Không phải họ thường hay đến tìm tôi thì tôi 

là một người tu hành tốt”, bạn sẽ phải đến nơi đó để 

biện luận. 

Hôm  nay  tôi  đặc  biệt  nêu  ra  lời  nói  này,  là 

chính tôi ngay trong một đời này có được chút thành 

tựu  thế  này,  tôi  là  người  hiện  tại  đáng  được  để  cho 

các vị tham khảo, cả đời tôi không quản người, không 

quản việc, không quản tiền, không bị quấy nhiễu, bao 

gồm tất cả quấy nhiễu, cư sĩ gánh vác cho tôi rồi. Đây 

là chân thật hộ trì tôi. Năm xưa Quán trưởng Hàn hộ 

trì  tôi  30  năm  như  một  ngày,  bất  cứ  việc  gì  cũng 

không  cần  hỏi  qua  tôi,  cho  nên  tôi  có  được  cái  tâm 

thanh tịnh, mỗi ngày có thể đọc tụng đại thừa, khi xếp 

quyển kinh lại, thì tư duy nghĩa kinh, vậy mới có chỗ 

ngộ. Cảnh giới mỗi năm không giống nhau, cảnh giới 

mỗi  tháng  không  giống  nhau.  Tôi  cảm  ân  đối  với 

Quán trưởng Hàn, bà thành tựu tôi. Không luận người 

nào tìm tôi, trước phải thông qua cửa ải của bà; Gọi 

điện thoại bà nghe, tôi không nghe; Những người viết 

thư gởi cho tôi, bà bóc ra, bà xem trước, nếu không 

phải là những việc lớn lao gì, thì tôi không cần quan 

tâm; Mời tôi giảng kinh phải thông qua cửa ải của bà, 

bà  thẩm  tra  có  nên  đi  hay  không.  Quán  trưởng  Hàn 



60 






PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



vãng sanh, bà chân thật vãng sanh, cái công đức này 

rất to lớn. Các vị đều không biết, bà chân thật thành 

tựu tôi, công đức tôi hoằng pháp lợi sanh, bà phải có 

được phân nửa. Sau khi bà đi rồi, cư sĩ Lý gánh vác 

việc  này,  ngày  nay  mỗi  nơi  mời  tôi  giảng  kinh,  tôi 

đều đem những tin tức này nói với ông, do ông quyết 

định,  ông  quyết  định  nơi  nào  có  thể  đi,  nơi  nào  thì 

không nên đi, tôi ở nơi đây nghe theo ông ấy; Các vị 

cúng dường tiền cho tôi thảy đều đưa cho Cư Sĩ Lâm, 

những bao đỏ ngay đến xem tôi cũng không xem qua, 

chưa bao giờ mở bao ra, tôi cũng không biết là được 

bao nhiêu, toàn bộ giao cho họ. Cho nên tôi ở nơi đây 

vẫn  là  không  quản  người,  không  quản  việc,  không 

quản  tiền,  tôi  ngay  trong  một  đời  mới  có  được  chút 

thành tựu như vầy. 

Nếu như bạn muốn quản hết mọi việc mà nói, 

cũng  có  thể  bạn  có  được  thành  tựu  như  tôi,  nhưng 

bạn chắc chắn cao minh hơn nhiều so với tôi, tôi  tự 

thán không bằng bạn, tôi không thể so được với bạn. 

Tâm của tôi là định, là thanh tịnh. Vậy thì giảng 

kinh, nhất là ở giai đoạn sơ học, sơ học việc đầu tiên 

phải thuộc, cho nên tôi khuyên mọi người trước tiên 

nên học “Kinh Vô Lượng Thọ”, trước tiên đem “Kinh 

Vô Lượng Thọ” đọc qua 3 ngàn biến, đọc đến có thể 

thuộc,  thuộc  được  rất  thuần  thục.  Sau khi  thuộc  rồi, 

mỗi  ngày  đều  đọc  qua  một  hai  lần,  ngay  trong  một 

đời không thể quên đi, chúng ta chủ tu bộ kinh điển 

61 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này, phải học được nhuần nhuyễn; 

Thứ  hai  phải  giảng  mỗi  ngày,  các  vị  hiện  tại 

mỗi  tuần  lễ  giảng  một  lần.  Đây  là  tôi  đem  phương 

pháp truyền cho các vị, một tuần lễ chí ít phải giảng 

ba  lần,  vĩnh  viễn    không  gián  đoạn,  bạn  mới  có  thể 

học ra được. Ba lần giảng như thế nào? Bạn đến chỗ 

này giảng một lần, lần sau bạn lại giảng lại đoạn kinh 

văn  này,  người  ta  không  nghe  rồi,  tìm  thính  chúng 

nơi khác, tìm đến một nơi mới. Chúng ta ngày trước 

ở Đài Trung học tập với Lão Cư Sĩ Lý, hoàn cảnh đó 

kém  rất  xa  so  với  hoàn  cảnh  hiện  tại  của  chúng  ta, 

chúng tôi đến chỗ nào để học vậy? đến nhà cư sĩ để 

học, thứ hai thì giảng ở nhà của cư sĩ Trương, thứ ba 

thì giảng ở nhà cư sĩ Lý, thứ tư thì giảng ở nhà cư sĩ 

Vương,  đều  giảng  đoạn  kinh  văn  này.  Cho  nên  cái 

đoạn này, pháp duyên của bạn muốn tốt, tìm được 7 

nhà cư sĩ, một tuần lễ giảng 7 ngày, không trống qua 

ngày nào, đến nhà người ta nơi đó giảng kinh. Lão sư 

Lý có qui định, không được tiếp nhận cung kính cúng 

dường của người khác, chỉ có thể uống của người ta 

một ly nước, họ tiếp đãi, bạn tiếp nhận một ly nước 

thì được, các thứ khác thì không được tiếp nhận. Khi 

giảng  xong  thì  phải  mau  quay  về,  không  nên  có 

những chuyện nhàn rỗi, đoạn tuyệt phan duyên, đi là 

giảng kinh, đến lúc thì bạn đi, cho dù là có mấy người 

nghe, sau khi giảng xong, lập tức liền đi, liền cáo từ, 

luyện  giảng.  Cư  sĩ  cũng  biết  phát  tâm,  bởi  vì  cư  sĩ 

đều là học trò của lão sư Lý, việc này phối hợp được 



62 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



rất tốt. 

Hiện tại chúng ta thực tế mà nói, thù thắng hơn 

rất nhiều so với họ lúc đó, hiện tại là chúng ta cùng ở 

chung  với  nhau.  Ở  Đài  Trung  cùng  học  giảng  kinh 

với lão sư Lý, đều là ở nhà cư sĩ, mỗi một người đều 

có  sự  nghiệp,  đều  có  gia  đình,  không  ở  chung  với 

nhau. Còn đồng tu chúng ta cùng ở chung với nhau, 

cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo luận,  mỗi  tuần  lễ  chỉ  có 

một  lần.  Duyên  của  các  vị  hôm  nay,  vượt  qua  hơn 

gấp mười lần so với tôi tu học vào lúc đó, đáng tiếc là 

các vị không biết dùng. Các vị hiện tại có thể không 

cần đến nhà của cư sĩ, có nhiều đồng tu học đến như 

vậy, ba người năm người cũng giống như một cái tổ 

nhỏ,  một  mình  tôi  giảng,  các  vị  hai  ba  người  nghe, 

sau khi nghe xong phê bình chỉ giáo, nhất định phải 

phê  bình,  có  chỗ  nào  giảng  không  được  vừa  lòng, 

phải giúp đỡ cải chánh, đôi bên đều có lợi ích. Chính 

là nói ngoài mỗi một tuần lễ ở nơi đây giảng một lần 

ra,  cái  đoạn  kinh  văn  này  bạn  thường  hay  giảng, 

không thể nào ít hơn ba lần, làm cho tâm bạn đều ở 

nơi đạo, đều ở nơi kinh  điển, thì bạn sẽ không nghĩ 

tưởng xằn bậy. Thực tế nếu bạn không thể tìm được 

người, không có người nghe, vậy thì pháp duyên của 

bạn không tốt, không có người nghe, hiện tại có băng 

ghi  âm,  máy  ghi  hình  các  vị  đều  có,  các  vị  đối  mặt 

với máy ghi  hình mà giảng. Sau khi giảng xong, lại 

mở  ra  xem  lại,  nghe  lại  lần  nữa,  xem  lại  cái  sai  sót 

của chính mình, cũng được mà, quyết định không thể 

63 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nào lơ là, khi vừa lơ là, thì bạn liền nghĩ tưởng xằng 

bậy, vọng tưởng sai sót tập khí của bạn đều đến. Cho 

nên  chúng  ta  làm  thế  nào  đem  tâm  luân  hồi  chuyển 

biến thành tâm Bồ Đề, nếu bạn chính mình không hạ 

công phu, không chăm chỉ, không nỗ lực, không nghĩ 

biện  pháp,  khắc  phục  phiền  não  tập  khí  của  chính 

mình, thì ai đến giúp cho bạn? Sự việc này phải dựa 

vào  chính  mình,  phải  chăm  chỉ,  phải  nỗ  lực,  không 

một ngày nào có thể nới lỏng. 

Tôi  giảng  đến  tuổi  tác  lớn  như  thế  này,  ở  nơi 

đây các vị xem thấy, một tuần lễ bảy ngày, bảy ngày 

tôi đều không có rảnh, mỗi ngày chí ít giảng hai giờ 

đồng hồ; cơm sáng nói chuyện với mọi người nửa giờ 

đồng hồ; sau khi cơm sáng xong “Kinh Hoa Nghiêm” 

giảng  một  tiếng  rưỡi.  Thứ  bảy  ngày  hôm  nay  ở  nơi 

đây giảng hai giờ đồng hồ, sáng sớm có nửa giờ, hai 

giờ  rưỡi đồng hồ. Không  ngồi  không ngày  nào,  nếu 

không tu học cần khổ như vậy, làm sao có thể thành 

tựu?  Việc  này  đáng  được  các  đồng  tu  chúng  ta  làm 

tham khảo. 

Người  xuất  gia  chúng  ta  lập  định  phương 

hướng, cả đời hoằng pháp lợi sanh, đi trên con đường 

này, thì tâm liền định, định có thể sanh huệ, khi mở 

quyển  kinh  ra,  bạn  mới  có  thể  thấy  được  từng  câu 

từng chữ, bao hàm  chân thật  nghĩa, vô lượng nghĩa. 

Không luận tu học pháp môn nào đều là “Chí tâm tín 

nhạo”, cái tâm này là tâm chân thành, tâm trung thực, 



64 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



quán thông tất cả pháp thế xuất thế gian. 

Ngạn ngữ thường nói “thành tắc linh”6, chưa hề 

học qua thứ này, khi vừa tiếp xúc, bạn liền thông đạt, 

không hề chướng ngại, do nguyên nhân gì? “thành tắc 

linh”, tự nhiên liền thông đạt, cho nên học giảng kinh, 

không thể một ngày không giảng. Ngày trước lão sư 

Lý  thường  hay  khuyên  dạy  chúng  tôi,  ông  nói 

 “Quyền bất ly thủ, khúc bất ly khẩu”  7, nghĩa là người 

xướng ca, ngày ngày phải rèn luyện, ngày ngày phải 

ca,  người  đánh  võ,  ngày  ngày  phải  luyện.  Chúng  ta 

học giảng kinh, ngày ngày phải giảng, một ngày cũng 

không thể trống qua, không có người, không có người 

thì giảng với cây cối hoa cỏ, bạn làm theo cách làm 

như vậy, bạn mới có thể thành công. Nếu không mà 

nói, bạn muốn học thành tựu, khó, quá khó thật khó. 

Tôi  nêu  ra  cái  điểm  này  để  các  đồng  tu  làm 

tham khảo, đều là “Chí tâm tín nhạo”, tôi là vừa vào 

cái  này,  sau  đó  “Sở  hữu  thiện  căn,  tâm  tâm  hồi 

hướng”,  chúng  ta  mới  chân  thật  lấy  ra  được  thứ  để 

hồi  hướng,  cái  hồi  hướng  này  không  phải  trống 

không, có công đức chân thật, bạn mới có thể lấy ra 

được để hồi hướng. Ngày nay chúng ta ở Niệm Phật 

Đường  niệm  Phật  một  ngày,  nhưng  niệm  được  tâm 

địa thanh tịnh, đích thực chúng ta không thể làm đến 

được một vọng niệm cũng không có. Vậy thì rất khó, 

nhưng  trong  một  giờ  đồng  hồ  một  cây  hương,  vẫn 

còn ba đến năm vọng niệm, không tệ rồi, đây chính là 

65 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



công  phu,  cái  công  phu  này  liền  có  thể  hồi  hướng. 

Còn  nếu  như  niệm  Phật  một  ngày  trong  Niệm  Phật 

Đường,  trong  miệng  niệm  A  Di  Đà  Phật,  trong  tâm 

nghĩ tưởng xằng bậy, bạn không có công đức, bạn lấy 

cái  gì  để  hồi  hướng?  Cho  nên  công  đức  là  “Giới-

Định-Huệ” tam học, đương nhiên niệm Phật ở trong 

Niệm  Phật  Đường,  đại  khái  giới  học  ít  nhiều  sẽ  có 

một chút công đức, tại vì sao? Chí ít bạn vọng ngữ, 

hai lưỡi, thêu dệt, ác khẩu không có, niệm A Di Đà 

Phật, sát đạo dâm  không có, nhưng tham sân si vẫn 

có. Trong ba nghiệp, thân nghiệp, khẩu nghiệp có thể 

duy trì, lấy cái này để hồi hướng. Ý nghiệp thì vấn đề 

rất lớn, thật công phu ở ý nghiệp, thân khẩu là thuộc 

về giới học, ý nghiệp là định huệ, vọng tưởng càng ít, 

thì định huệ càng nhiều, định huệ liền thêm lớn, đây 

là công đức chân thật, cái này có thể hồi hướng. Thế 

nhưng những công đức này, giống người làm ăn buôn 

bán vậy, bạn không phải thật có thành tựu. Chân thật 

có thành tựu là niệm đến công phu thành khối, niệm 

đến nhất tâm bất loạn, thành thật mà nói, chỉ cần bạn 

niệm đến công phu thành khối thì vãng sanh thế giới 

Tây Phương Cực Lạc chính mình nắm chắc phần, bạn 

dùng  công  đức  này  hồi  hướng  cho  người  khác,  thì 

người khác thật được lợi ích. Bạn có công đức chân 

thật, người khác đọa ba đường ác, bạn đem cái công 

đức chân thật này hồi hướng cho họ, có thể giúp họ 

thoát khỏi khổ báo của ác đạo 

Pháp  sư  Đàm  Hư  trong  “Ảnh  Trần  Hồi  Ức 



66 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Lục”  viết  ra:  Trước  khi  ông  chưa  xuất  gia,  ông  ở 

Thiên  Tân  mở  một  tiệm thuốc. Trong tiệm thuốc có 

một người bạn, cũng là đồng sự, họ mấy người cùng 

nhau  đọc  “Kinh  Lăng  Nghiêm”.  Tám  năm  khổ  cực 

bên cửa đọc “Lăng Nghiêm”, đọc được có chút công 

phu, cũng chính là có chút định huệ. Oan gia trái chủ 

của  ông  đến  tìm  ông  siêu  độ,  ông  gật  gật  đầu  nói 

“Được!  tôi  siêu  độ  cho  anh”.  Sau  đó  hồn  quỷ  đó, 

bước  lên  đầu  gối  ông,  bước  lên  vai,  sanh  thiên.  Họ 

thật có công đức. Còn oan gia trái chủ của bạn tại vì 

sao không đến tìm bạn? Vì bạn không có công phu, 

nên tìm bạn không ích gì. Khi bạn thật có công phu, 

oan gia trái chủ sẽ đến tìm bạn giúp đỡ. Vì sao vậy? 

Bạn có năng lực giúp được họ. Còn nếu bạn không có 

năng lực, thì không thể giúp được, vậy tìm bạn có ích 

gì  chứ? Chúng ta hiện  tại oan gia trái  chủ vẫn chưa 

tìm  đến,  nghĩ  lại  chính  mình  công  phu  chưa  đủ, 

không  thể  giúp  được,  phải  sanh  tâm  hổ  thẹn,  phải 

chăm chỉ nỗ lực. 

Chính  ngay  một  câu  “Chí  tâm  tín  nhạo”  này, 

sau  đó  không  luận  tu  một  pháp  môn  nào,  đều  là 

“Thiện căn”. “Tâm tâm hồi hướng”, cái tâm tâm này 

chúng ta ngày trước đã từng nói qua, thuần nhất thiện 

tâm,  thuần  nhất  thiện  ý,  thuần  nhất  thiện  hạnh,  đây 

chính là sở hữu thiện căn, đây là thiện căn chân thật. 

Hồi  hướng,  chính  mình  tu  học  thiện  căn  công  đức, 

quyết không chính mình hưởng thụ, nếu như chính ta 

tu  học  được  thiện  căn  công  đức,  nhất  định  muốn 

67 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  mình  thành  tựu,  không  chịu  giúp  người  khác, 

thì  tâm  của  bạn  vẫn  là  tâm  luân  hồi.  Không  luận  tu 

pháp môn nào nếu là vì chính mình, niệm Phật cũng 

là vì chính mình, tham Thiền cũng là vì chính mình, 

trì  chú  cũng  là  vì  chính  mình,  mỗi  niệm  đều  không 

quên đi chính mình, thì tâm bạn là tâm luân hồi. Bạn 

tu  tích  được  tất  cả  công  đức,  đó  không  gọi  là  công 

đức,  gọi  phước  đức,  quả  báo  là  phước  báo  hữu  lậu 

của ba cõi, đó không phải là công đức. 

Cho  nên  cái  gì  là  công  đức?  Không  có  chính 

mình, bao gồm tất cả tu học đều là vì chúng sanh, đây 

chính là tâm hồi hướng, vì chúng sanh mà tu, không 

phải vì chính mình, vì Phật pháp mà tu, vì Phật pháp 

cửu  trụ  thế  gian,  vì  tất  cả  chúng  sanh  được  lợi  ích 

Phật  pháp,  ta  vì  những  việc  này  mà  sống,  quyết 

không phải vì chính mình. Vậy mới đem tâm luân hồi 

chuyển đổi thành tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề là tâm giác 

ngộ, tỉnh rồi. 

Tại vì sao phải vì Phật pháp, tại vì sao phải vì 

chúng sanh? ở trên kinh Phật nói quá nhiều rồi, “Kinh 

Hoa Nghiêm” nói được rất rõ ràng, rất tường tận, hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh “Duy tâm sở hiện, 

duy thức sở biến”, tâm là tâm của chính mình, không 

phải tâm của người khác, thức vẫn là thức của chính 

mình,  không  phải  thức  của  người  khác,  hư  không 

pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  do  tâm  chính  mình 

biến  hiện  ra,  cho  nên  vì  tất  cả  chúng  sanh,  chính  là 



68 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



chân thật vì chính mình; còn vì chính mình, không vì 

tất cả chúng sanh, bạn là mê hoặc điên đảo, bạn mê 

rồi, đến lúc nào bạn khẳng định, thừa nhận, hư không 

pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình,  vậy  thì 

chúc  mừng  bạn,  bạn  thành  Phật  rồi.  Làm  sao  thành 

Phật?  Bạn  chứng  được  pháp  thân,  pháp  thân  hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình, bạn 

vào được cảnh giới này, mức độ thấp nhất, bạn là Bồ 

Tát  sơ  trụ  của  Viên  Giáo,  trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm” 

gọi là Pháp Thân Đại Sĩ, bạn không chỉ siêu việt luân 

hồi,  bạn  siêu  việt  mười  pháp  giới.  Tất  cả  chư  Phật 

Như  Lai  giáo  hóa  chúng  sanh,  mục  đích  chân  thật, 

chính  là  hy  vọng  chúng  sanh  đem  ý  niệm  sai  lầm 

chuyển đổi lại. Nhận biết chân tướng của vũ trụ nhân 

sanh, nhân sanh chính là chính bản thân mình, vũ trụ 

chính là hoàn cảnh đời sống của chính ta, hoàn cảnh 

đời  sống  là  thức  tâm  chính  mình  biến  hiện  ra.  Cho 

nên tâm có thể chuyển cảnh giới. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói rất hay  “Nhược 

 năng chuyển cảnh, tắc đồng Như Lai”8. Phàm phu tại 

vì sao không thể chuyển cảnh giới? Phàm phu không 

biết  chân  tướng  sự  thật,  suốt  ngày  nghĩ  tưởng  xằng 

bậy, nghĩ danh vọng lợi dưỡng của chính mình, nghĩ 

chính  mình  thọ  dụng  năm  dục  sáu  trần,  đây  là  tâm 

luân hồi tạo nghiệp luân hồi, sai rồi. 

Vào  thời  xưa,  khi  Thế  Tôn  ở  đời,  người  xuất 

gia không trụ trì đạo tràng. Sau khi Phật pháp truyền 

69 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến  Trung  Quốc,  hoàn  cảnh  xã  hội  Trung  Quốc 

không  giống  như  Ấn  Độ,  chúng  ta  chú  trọng  hiếu 

thuận  cha  mẹ,  tôn  kính  sư  trưởng,  cho  nên  đại  phú 

trưởng  giả,  đại  thần  quốc  vương  quốc  gia,  họ  cung 

cấp nơi chốn đạo tràng tu học, thế là người xuất gia 

mới có quản lý đạo tràng. Thế nhưng họ vào lúc đó 

cung  cấp  cho  người  xuất  gia,  những  người  xuất  gia 

này đều là những tổ sư đại đức, mời các Ngài đến trụ 

trì,  mời  các  Ngài  đến  gánh  vác  chấp  sự  tự  viện. 

Những người này là người thế nào? Đều là chư Phật 

Bồ  Tát  hóa  thân  đến,  người  tái  sanh,  không  phải 

phàm phu, họ là ứng hóa đến, thị hiện mà đến, vậy thì 

được không có vấn đề. 

Đại  sư  Trí  Giả  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tái 

sanh,  đến  thị  hiện,  khi  lâm  chung  vãng  sanh  học  trò 

hỏi  Ngài,  thưa  đại  sư  Ngài  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là phẩm vị gì? Ngài nói: 

- Vãng sanh phẩm vị thứ 5. 

Ngài còn nói với mọi người: 

-  Bởi  vì  tôi  dẫn  chúng,  phải  quản  lý  người  sự 

vật, phải quản lý những thứ này, cho nên phải hy sinh 

phẩm vị. 

Thế nhưng bạn phải nên biết, Ngài đã nắm chắc 

phần vãng sanh, phẩm vị thấp một chút không hề gì. 



70 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Thế nhưng đó là biểu diễn, là thị hiện, còn Ngài sớm 

đã thành Phật rồi. Đây là nói với chúng ta, nếu chúng 

ta muốn quản lý đạo tràng, nếu muốn quản lý những 

sự vật này, bạn có được bãn lĩnh của đại sư Trí Giả 

hay  không?  Chính  là  đã  quyết  định  nắm  chắc  được 

vãng sanh Tịnh Độ. Ta phải có cái bản lĩnh này, sau 

đó ta hy sinh phẩm vị của chính mình, vì mọi người 

phục vụ, vậy thì được, vì bạn đã là Bồ Tát. Còn nếu 

như bạn không có cái bản lĩnh này, bạn quản lý đạo 

tràng, vận hành đạo tràng, bạn vẫn sẽ khởi tâm động 

niệm,  vẫn  rơi  vào  danh  vọng  lợi  dưỡng,  còn  hướng 

đến một  số tín đồ phan duyên, bạn nhất  định  đọa A 

Tỳ  Địa  Ngục,  vậy  thì  sự  việc  này  không  thể  làm, 

không nên làm. 

Cho nên ngày trước Đại lục có một ngạn ngữ, 

lão  Hòa  Thượng  trong  Phật  môn  chúng  ta  nói,  nếu 

bạn muốn hại một người nào đó, mời họ làm trụ trì, 

mời họ làm lãnh đạo. Hại họ cái gì? Đưa họ đến A Tỳ 

Địa Ngục. Chúng ta nghe qua lời nói này có đạo lý, 

có danh rồi, có địa vị rồi, có quyền thế rồi, vừa không 

cẩn thận bị quấn vào trong danh lợi, thì liền đọa A Tỳ 

Địa Ngục. Thế nhưng người hại người, cái người đó 

cái  tâm  cũng  không  tốt,  là  oan gia  đối  đầu  của  bạn, 

không  phải  oan  gia  đối  đầu  của  bạn,  làm  sao  nhẫn 

tâm để hại bạn, đem bạn đưa vào trong địa ngục. 

Thế  nhưng  hiện  tại  rất  kỳ  lạ,  có  người  thật 

muốn  đưa  bạn  vào  trong  địa  ngục,  bạn  lại  ưa  thích 

71 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không gì bằng. Ây da! con người này là bạn tốt, bạn 

thấy đấy họ lo cho tôi. Lo cho bạn cái gì? Lo cho bạn 

đi vào địa ngục. Người mê hoặc điên đảo, chân thật 

đến chỗ như vậy. 


***** 

(VCD 124) 

Trong  kinh  luận  Đại  thừa  Thế  Tôn  dạy  bảo 

chúng ta hồi hướng ba nơi. Thực tế mà nói, chúng ta 

tu học ba mục tiêu: 

Thứ nhất “Hồi hướng chúng sanh”: Hồi hướng 

cho tất cả chúng sanh, vì tất cả chúng sanh mà tu học; 

Thứ hai “Hồi hướng Bồ Đề”: Bồ Đề là trí tuệ. 

Chúng ta học Phật cầu cái gì? Chỉ là cầu trí tuệ, ngoài 

việc này ra, không cầu thứ gì, khai trí tuệ. Singapore, 

các  vị  nên  biết  có  rất  nhiều  tôn  giáo,  trong  đó  có 

“Minh giáo” là Bái Thần Giáo, thần mà họ bái chỉ có 

một, một tôn thần, thần gì? Trí tuệ! Họ cầu trí tuệ. Ở 

trong  Phật  pháp  chúng  ta,  ba  đức  chính  là  nói  Bát 

Nhã, họ cầu cái này. Chúng ta mong cầu trí tuệ, quyết 

không cầu danh vọng lợi dưỡng. 

Thứ  ba  “Hồi  hướng  thực  tế”:  “Thực  tế”  là 

“Minh tâm kiến tánh”. Cái điểm này các đồng tu nhất 

định  phải  nên  biết,  minh  tâm  kiến  tánh  là  lời  của 



72 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Thiền  tông,  Thiền  tông  cầu  minh  tâm  kiến  tánh, 

người niệm Phật chúng ta có cần cầu minh tâm kiến 

tánh  hay  không?  Vẫn  là  cầu  minh  tâm  kiến  tánh, 

chẳng qua danh từ  minh tâm kiến  tánh của họ và ta 

không  như  nhau,  chúng  ta  gọi  là  Lý  Nhất  Tâm  Bất 

Loạn, Lý Nhất Tâm Bất Loạn chính là minh tâm kiến 

tánh,  trong  giáo  hạ  gọi  là  Đại  Khai  Viên  Giải,  Đại 

Khai Viên Giải cũng là minh tâm kiến tánh, danh từ 

không giống nhau, ý nghĩa hoàn toàn như  nhau, hồi 

phục tánh đức của chính mình. 

Bồ Đề là trí tuệ vô lượng, Thực tế là đức năng 

vô lượng, đều là tự tánh. Nếu như chúng ta nhận rõ 

phương hướng rồi, nhận rõ mục tiêu rồi, ngay đời này 

quyết định có thể có thành tựu, không thể nào lệch đi 

phương hướng, không thể nào lệch đi mục tiêu. 

Cho nên học Phật luôn phải cố gắng ghi nhớ, xã 

hội hiện tại đối với người học Phật của chúng ta mà 

nói, mỗi bước đều là vực thẳm, mỗi bước đều là hầm 

lửa,  bạn  nhất  định  phải  có  mắt  trí  tuệ,  thấy  được  rõ 

ràng tường tận, không đến nỗi đọa lạc, không đến nỗi 

bị hãm hại, phải tỉ mỉ cẩn thận, thiện tri thức ít, ác tri 

thức nhiều. 

 Phân biệt Ác tri thức và Thiện tri thức: 

Ác tri thức có những người là bạn chán ghét, có 

một số là bạn ưa thích, bạn phải ghi nhớ, bạn ưa thích 

73 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó  cũng  là  ác  tri  thức,  họ  đến  cung  kính  bạn,  cúng 

dường bạn, làm cho bạn bị mê hoặc điên đảo, khiến 

bạn  rơi  vào  trong  tình  thức,  hoàn  toàn  không  có  trí 

tuệ 

Thiện tri thức chân thật, bạn ở chung với họ, họ 

nói  chuyện rất khó nghe, tại vì  sao vậy? Ngày ngày 

họ nói lỗi của bạn, đó mới là thiện tri thức chân thật. 

Chính mình không biết được lỗi lầm của chính mình, 

người  ta  đến  nhắc  nhở  chúng  ta,  đây  là  việc  tốt, 

chúng ta phải nên cảm kích. Thế nhưng hiện tại có rất 

nhiều  người,  gặp  được  người  ta  thường  hay  nói  lỗi 

lầm  của  bạn,  hận  họ  thấu  xương,  ngày  ngày  tìm 

người ta gây phiền phức, viễn ly thiện tri thức. 

Người  ngày  ngày  đến  nịnh  bợ  bạn,  nghe  theo 

bạn, ở bên tai bạn nói lời dễ nghe, thì bạn ây daz! Đó 

là người tốt, kỳ thật  người đó mới là  chân thật  hãm 

hại  bạn,  bạn  hoàn  toàn  không  biết.  Thân  cận  ác  tri 

thức, viễn ly thiện tri thức, bạn làm thế nào có được 

thành  tựu?  Cho  nên  mục  tiêu  phương  hướng  của 

chúng ta nhất định phải chính xác. Sau đó là  “Nguyện 

 sanh ngã quốc” [Nguyện sanh cõi tôi]. 

Có thể thấy được hồi hướng “Hồi hướng chúng 

sanh;  Hồi  hướng  Bồ  Đề;  Hồi  hướng  thực  tế”,  phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ, người này quyết định được 

sanh.  Ý  nghĩa  của  lời  nói  này  các  vị  có  thể  hiểu 

không?  Tâm  lượng  quá  nhỏ,  nơi  nơi  đều  là  vì  chính 



74 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



mình  mà  nghĩ  thì  không  có  “Sở  hữu  thiện  căn,  tâm 

tâm  hồi  hướng”,  không  thể  vãng  sanh.  Tâm  lượng 

phải lớn, A Di Đà Phật 48 nguyện, phổ độ pháp giới 

tất  cả  chúng  sanh,  không  phân  chủng  loại,  không 

phân chủng tộc. Chúng ta mở “Kinh Hoa Nghiêm” ra, 

thì  bạn  liền  có  thể  thấy  được  trên  “Kinh  Hoa 

Nghiêm” mỗi một người là đại biểu cho một tộc loại 

lớn, mỗi tộc loại này lại không biết phân ra bao nhiêu 

tộc loại, dùng lời hiện đại mà nói, chính là đa nguyên 

văn hoá. 

Tối hôm qua tôi vừa trở lại, cư sĩ Lý Văn Hoa 

tặng  cho  tôi  một  đĩa  VCD,  tôi  đã  xem  qua  là  “Đa 

nguyên văn hoá”, là đem những  hoạt  động chúng ta 

hơn một năm qua ở Singapor cùng Úc Châu này, làm 

một giới thiệu đơn giản, làm được rất hay. Hôm nay 

nhân có mấy vị đồng tu, tôi nói với họ: “Cái đề mục 

này không quá hay, các vị có thể nghĩ ra đề mục nào 

hay hơn hay không?” Họ nghĩ rất lâu, cũng không có 

đáp  án.  Còn  có  rất  nhiều  đề  mục,  nhưng  không  nên 

lìa  khỏi  bổn  hiệu  đa  nguyên  văn  hoá  là  gì.  “Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  thực  tiễn  ở 

Singapore”,  bạn  nói  xem  đề  mục  này  có  hay  hay 

không? Đề mục nhỏ chính là “Hoạt động đa nguyên 

văn  hoá”,  chúng  ta  hoạt  động  đa  nguyên  văn  hoá  ở 

Singapore,  Úc  Châu,  như  vậy  thì  mọi  người  liền 

tường tận. 

Phật  pháp  chính  là  đa  nguyên  văn  hoá,  đa 

75 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nguyên văn hoá chính là Phật pháp đại thừa. Hai danh 

từ  không  giống  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  hoàn  toàn  như 

nhau. Người Trung Quốc chúng ta gọi là Phật, người 

nước ngoài gọi là Buddha, làm thế nào đây, Buddha 

không  phải  Phật,  Phật  không  phải  Buddha,  hai  việc 

này thôi thì gây lộn; Ở trong nhà Phật chúng ta thì gọi 

là “Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm”, ở nơi Úc 

Châu  thì  họ  gọi  là  “Đa  nguyên  văn  hoá”,  cũng  chỉ 

một sự việc. Cho nên tôi lần này đến Úc Châu, nghe 

nói  Pari  có  một  số  đồng  tu  trong  lòng  hoang  mang 

“Tại vì sao hiện tại pháp sư Tịnh Không không giảng 

Phật  pháp,  đi  làm  đa  nguyên  văn  hoá  rồi”?  Tôi  vừa 

ghe  qua  liền  nghĩ  đến,  người  Trung  Quốc  chúng  ta 

gọi  là  Phật,  người  nước  ngoài  gọi  Buddha,  hiện  tại 

pháp  sư  Tịnh  Không  không  học  Phật  nữa,  đi  làm 

Buddha  rồi.  Việc  này  chẳng  phải  như  vậy  hay  sao? 

Mê  ở  trong  văn  tự,  đây  là  chướng  của  văn  tự,  họ 

không  biết  được  là  một  sự  việc.  Bạn  thấy  chúng  ta 

hồi hướng, trong hồi hướng phải có hồi hướng chúng 

sanh,  chúng  sanh  đó  người  ta  gọi  là  đa  nguyên  văn 

hoá, bạn có cách nào hay không? Đa nguyên văn hoá 

chính là hồi hướng chúng sanh. Chúng ta mở “Kinh 

Hoa Nghiêm” đích  thực là như vậy, trên “Kinh Hoa 

Nghiêm”  rất  nhiều  chủng  loại  khác  nhau,  tôn  giáo 

khác nhau, văn hoá khác nhau, phương thức đời sống 

khác nhau, vậy họ làm thế nào để dung hợp? Trí tuệ! 

Trí tuệ khiến cho mỗi một người đều có thể chân thật 

khế nhập “Đại Phương Quảng”: “Đại” là bản thể của 



76 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



vũ  trụ  vạn  hữu,  bản  thể  của  vũ  trụ  nhân  sanh; 

“Phương”  là  hiện  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh; 

“Quảng”  là  đức  dụng  của  vũ  trụ  nhân  sanh;  Hoàn 

toàn thông đạt đối với những thứ này, liền dung hợp, 

liền thực tiễn đa nguyên văn hoá, thực tiễn gọi là gì? 

Gọi  là  “Phật  Hoa  Nghiêm”.  “Phật”  là  người,  là  cá 

nhân  ta,  tường tận  rồi,  chân tướng  vũ trụ nhân sanh 

thấu suốt rồi, đây gọi là Phật. “Hoa” là gì? Hoa là thí 

dụ cho hoàn cảnh đời sống chúng ta thông đạt tường 

tận,  tất  cả  sự  vật  thông  đạt  tường  tận;  “Nghiêm”  là 

thọ  dụng,  hưởng  thụ,  trang  nghiêm,  chúng  ta  gọi  là 

hưởng  thụ  “Chân  thiện  mỹ  huệ”.  Phật  Hoa  Nghiêm 

chính là hiện tại gọi là đa nguyên văn hoá, đa nguyên 

văn hoá chính là Phật Hoa Nghiêm, một sự việc, có 

hai  cách  nói  khác  nhau  mà  thôi.  Cho  nên  chúng  ta 

đem  việc  này  giới  thiệu  tên  gọi  đổi  thành  “Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm”  thực  tiễn  ở  Úc 

Châu và Singapore. Singapore và Úc Châu,  chúng ta 

đem đĩa này lưu thông đến mấy nơi, mọi người vừa 

thấy sanh tam hoan hỉ. Các vị đồng tu tỉ mỉ  mà suy 

xét. 

Thế nhưng tu học Phật pháp, đặc biệt là thời kỳ 

mạt  pháp, Thế Tôn cùng chư  Phật  Như  Lai  dạy bảo 

chúng ta “Nguyện sanh ngã quốc” là nhất  định  phải 

cầu sanh Tịnh Độ, vậy mới là chân thật thành tựu cứu 

cánh  viên  mãn.  Nếu  như  chúng  ta  không  cầu  sanh 

Tịnh  Độ,  cho  dù  vào  được  cảnh  giới  Phật  Hoa 

Nghiêm, bạn tương lai vãng sanh thế giới Hoa Tạng 

77 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn là đạt Bồ Tát Viên Giáo sơ trụ. Từ lúc đó bắt đầu, 

nếu  như  tu  hành  ở  thế  giới  Hoa  Tạng  thì  để  chứng 

đến Phật quả cứu cánh viên mãn, ở trên kinh Phật nói 

với  chúng  ta,  phải  trải  qua  thời  gian  ba  đại  A  Tăng 

Kỳ kiếp. Cho nên để thành Phật  mất  ba đại  A Tăng 

Kỳ kiếp là bắt đầu từ Viên Giáo sơ trụ, còn về trước 

không tính. Thời gian về trước nếu đã tính vào ba đại 

A tăng Kỳ kiếp này thì mỗi một người chúng ta đều 

đã  sớm  thành  Phật  rồi,  vì  chúng  ta  ở  trong  đời  quá 

khứ đã tu hành trải qua vô lượng kiếp rồi, không chỉ 

là ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Cho nên quãng thời gian 

về trước là không tính, chỉ bắt đầu tính từ ngày chứng 

được Viên Sơ Trụ Bồ Tát. Điều kiện của Viên Sơ Trụ 

Bồ Tát, chúng ta biết rồi là phá một phẩm vô minh, 

chứng một phần pháp thân, bắt đầu tính từ ngày đó. 

Hiện  tại  chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  chúng  ta  ngay  đến 

kiến tư phiền não cũng chưa đoạn, còn Viên giáo sơ 

trụ  là  kiến  tư  phiền  não  đoạn  rồi,  trần  sa  phiền  não 

đoạn rồi, vô minh phá một  phẩm, vậy mới vào viên 

giáo sơ trụ. Có vậy, bạn mới thấy được vãng sanh thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  thù  thắng  không  thể 

nghĩ  bàn,  nếu như không phải pháp  môn  này,  chúng 

ta  ngay  trong  một  đời  này  một  chút  hy  vọng  cũng 

không có, vì kiến tư phiền não phải đoạn rồi mới ra 

khỏi sáu cõi, trần sa phiền não đoạn rồi mới ra khỏi 

mười pháp giới, bạn nghĩ xem việc này khó cỡ nào. 

Người  nào  có  năng  lực  siêu  việt  sáu  cõi  luân  hồi? 

Kiến tư phiền não, Phật ở trên kinh đem nó quy nạp: 



78 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Kiến phiền não chính là kiến giải sai lầm, tam giới 88 

phẩm; Tư phiền não là tư tưởng sai lầm, tam giới 81 

phẩm.  Năng  lực  chúng  ta  chân  thật  phá  một  phẩm 

cũng  không  được.  Việc  này  chính  mình  nghĩ  tưởng 

liền  biết  được:  Bạn  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  nghĩ 

tưởng  xằng  bậy,  ngay  đến  đi  ngủ  cũng  nằm  mộng, 

nằm  mộng  cũng  nghĩ  tưởng  xằng  bậy,  bạn  nói  xem 

liệu  có  còn  phương  pháp  gì?  Có  như  vậy,  bạn  mới 

biết  được  chính  mình  nghiệp  chướng  tập  khí  sâu 

nặng. Bạn chưa có giác ngộ, còn chân thật giác ngộ 

rồi,  nhất  định  liền  sẽ  cảm  giác  rất  là  khủng  khiếp. 

Nghĩ lại loại tình huống này, đời sau nhất định đọa ba 

đường ác. Ba đường ác bước vào thì dễ, đi ra thì rất 

khó. Cho nên nếu như muốn tránh khỏi khổ báo của 

sáu cõi ba đường, ngày nay chỉ có một phương pháp, 

một lòng một dạ cầu sanh Tịnh Độ, ngoài việc này ra, 

không có biện pháp thứ hai. 

Phía  sau  nói   “Nãi  chí  thập  niệm”   [Dẫu  chỉ 

mười  niệm].  “Thập  Niệm”  có  rất  nhiều  cách  nói. 

Trong  “Quán  Vô  lượng  thọ  Phật  Kinh”  nói   “Cụ  túc 

 thập  niệm  xưng  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật”  (đầy  đủ 

mười niệm xưng Nam mô A Di Đà Phật). Cách mười 

niệm này từ trên mặt chữ mà nhìn, chính là mười câu 

danh hiệu “A Di Đà Phật”. 

Tôi ở vào đại khái khoảng bốn năm năm trước, 

cũng là giảng kinh ở nơi đây, truyền cho các đồng tu 

phương pháp này, nhất định phải tu, nhất định không 

79 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thể quên đi, mười câu Phật hiệu. Niệm Nam Mô A Di 

Đà  Phật  thì  là  sáu  chữ,  tôi  khuyên  các  vị  niệm  bốn 

chữ “A Di Đà Phật”, là mười câu “A Di Đà Phật”, “A 

Di Đà Phật”, “A Di Đà Phật”... Mười câu một hơi mà 

niệm,  trong  đó  không  có  một  vọng  niệm  xen  tạp  ở 

trong.  Cái  mười  niệm  này  thời  gian  tuy  rất  ngắn, 

nhưng  đích  thực  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp 

không gián đoạn, một ngày niệm bao nhiêu lần? Tôi 

kiến nghị các đồng tu niệm chín lần, không thể ít đi 

chín lần. Lần thứ nhất là sáng sớm khi vừa thức dậy, 

khi  súc  miệng  rửa  mặt  xong  có  tượng  Phật  thì  chắp 

tay  ở  trước  tượng  Phật,  không  có  tượng  Phật,  mặt 

hướng  về  phía  tây,  thời  gian  ngắn,  không  dài,  nên 

không làm trễ công việc của bạn, không luận bạn làm 

công việc bận rộn thế nào, đều không trễ nải. Vì sao 

vậy?  Chỉ  cần  thời  gian  một  hai  phút,  “Chí  tâm  tín 

nhạo”, “Chí tâm” thời gian rất ngắn, dài thì bạn làm 

không  được,  dài  thì  vọng  niệm  khởi  lên.  Phương 

pháp này rất tốt, chỉ cần ngày ngày làm theo, bạn cả 

đời không kém khuyết  lần  nào cũng nhất  định  được 

vãng sanh, bạn tạo thành thói quen này, đây là lần thứ 

nhất; Buổi tối trước khi ngủ niệm một lần, vậy thì hai 

lần; mỗi ngày bạn ăn cơm ba bữa, trước khi ăn cơm 

chắp tay, không niệm chú cúng dường, chỉ niệm A Di 

Đà Phật, niệm mười câu A Di Đà Phật, ba bữa ăn là 

được ba lần này, vậy là được 5 lần rồi; Ngoài ra 2 lần 

là  khi  bạn  bắt  đầu làm  việc,  bạn  đi  làm  khi  bắt  đầu 

làm việc, trước khi bắt đầu làm việc, bạn ngồi ngay 



80 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



bàn  làm  việc  của  bạn,  chắp  tay  niệm  mười  câu  Phật 

hiệu, rồi mới bắt  đầu làm việc;  Trước khi nghỉ  làm, 

niệm  một  lần,  buổi  sáng  đi  làm  đến  trưa  nghỉ  trưa; 

Buổi chiều trước khi làm việc một lần, đến trước khi 

kết  thúc  buổi  làm  việc  chiều,  lại  niệm  một  lần  nữa, 

vậy là một ngày làm việc bốn lần, tổng cộng cả ngày 

là  9  lần,  tạo  thành  thói  quen,  9  lần  không  thể  kém 

khuyết,  khi  nào  được  rảnh  thì  có  thể  tăng  thêm, 

không  thể giảm  ít.  Mỗi  ngày  9  lần  là  ít  nhất, không 

được  ít  hơn,  không  thể  thiếu  kém  đi  lần  nào.  Ngày 

ngày làm theo, vậy thì có công đức, cái công đức này 

có thể đem đi hồi hướng. 

Cho  nên  thời  gian  ngắn  mười  câu  Phật  hiệu, 

trên  “Quán  Kinh”  nói  “Đầy  đủ  mười  niệm”  (Cụ  túc 

thập niệm), mười niệm này nhất định là “Chí tâm tín 

nhạo”. Vì sao vậy? Không hoài nghi, không xen tạp, 

không  gián  đoạn.  Từ  ngay  chỗ  này  bồi  dưỡng  thói 

quen, tạo thành thói quen niệm Phật. 

Trên  kinh  văn  nói  “Nãi  chí  thập  niệm”:  “Nãi 

chí” là nói ít nhất, ít nhất bạn phải có loại công phu tu 

học này. Thời gian trước thời Càn Long nhà Thanh, 

pháp  sư  Từ  Vân  Quán  Đỉnh,  Ngài  cũng  đề  xướng 

cách  “Thập  niệm  pháp”.  Cách  mười  niệm  này  của 

Ngài là để cho những người làm việc bận rộn, không 

có thời gian công phu sớm tối, Ngài dùng một hơi thở 

là  một  niệm,  dốc  hết  mười  hơi,  trong  mỗi  một  hơi 

Phật  hiệu  niệm  được  nhiều  ít  không  định,  A  Di  Đà 

81 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật,  A  Di  Đà  Phật….dốc  hết  một  hơi  gọi  là  một 

niệm, đây cũng là biện pháp tốt. Còn tôi nói với các 

vị  phương  pháp  này,  có  rất  nhiều  đồng  tu  làm  theo, 

cảm thấy cách này của tôi tốt hơn so với cách dốc hết 

mười hơi mà niệm, thù thắng hơn, vì sao vậy? Bởi vì 

thời gian này ngắn, mỗi ngày cách không bao nhiêu 

thời gian, thì bạn phải làm một lần, mỗi ngày làm 9 

lần, không kém khuyến lần nào, so với thời sớm tối 

thời gian của nó dài, cho nên thời khóa càng thắt chặt 

lại, càng nhận được hiệu quả. 

Như tôi nói với các vị phương pháp giảng kinh, 

bạn học đến đoạn kinh này, bạn mỗi ngày giảng một 

lần, ngày ngày giảng, một tuần lễ giảng bảy lần, huân 

tập dầy đặc, hiện quả đó thù thắng. Nếu một tuần lễ 

giảng  một  lần,  tuần  lễ  sau  lại  giảng  một  đoạn  khác, 

đoạn phía trước quên hết rồi, đoạn phía sau thì lại rất 

sơ  sài,  rất  không  dễ  gì  thành  tựu.  Khi  tôi  học  giảng 

kinh, tôi tự hạn định cho tôi, tôi học bộ kinh này, phải 

dùng thời gian rất ngắn, đem nó giảng qua mười lần, 

huân  tập  dầy  đặc,  vậy  thì  rất  có  hiệu  quả,  tâm  nhất 

tâm  chuyên  chú,  bạn  sẽ  không  phân  tâm.  Tôi  mười 

năm không gián đoạn. Giảng kinh, những lão pháp sư 

tiền bối ở trước tôi rất nhiều, đến Singapore có pháp 

sư Long Căn, đó là tiền bối của tôi, pháp sư Diễn bồi 

là  tiền  bối  của  tôi,  đều  là  pháp  sư  giảng  kinh.  Thế 

nhưng luận thời gian giảng kinh mà nói, thời gian của 

tôi đều dài hơn họ. Tôi giảng mỗi ngày. Đã từng có 

một  thời  gian,  đại  khái  là  3  năm  mỗi  ngày  giảng  3 



82 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



lần, sáng sớm giảng, buổi chiểu giảng, buổi tối giảng, 

một ngày giảng 3 lần, đại khái thời gian này cũng sắp 

gần 3 năm, một tuần lễ thời gian giảng cũng gần 30 

giờ đồng hồ. Cho nên nếu như  không phải  huân tập 

dầy  đặc  như  vậy,  thì  rất  khó  thành  tựu.  Phàm  phu 

luôn là có vọng tưởng, cho dù bất cứ việc gì cũng sẽ 

khởi  vọng  tưởng,  việc  này  khó,  quá  khó,  nên  biện 

pháp  khắc  phục  vọng  tưởng  chính  mình,  phương 

pháp duy nhất của tôi chính là giảng kinh, bởi vì khi 

không giảng kinh thì bạn phải chuẩn bị, chuẩn bị tốt 

rồi thì giảng tiếp cho người nghe, giảng xong rồi lại 

phải chuẩn bị tiếp cho lần sau, còn phải lướt qua một 

số tư liệu tham khảo. Cho nên cái phương pháp này, 

làm  cho  chúng  ta  không  có  thời  gian  khởi  vọng 

tưởng,  luôn  phải  bức  ép  chính  mình,  không  thể  cho 

chính  mình  phóng  túng.  Vừa  phóng  túng  thì  phiền 

não liền lớn, quay đầu rất khó, cho nên nhất định phải 

bức ép chính mình. 

Trong chú giải của Hoàng Lão cư sĩ nêu ra một 

vấn đề, cái vấn đề này cũng đáng được chúng ta làm 

tham khảo, hoặc giả có người nghi vấn, đó là:  

Thứ  nhất:  Ngay  trong  kinh  văn  chỉ  nói  mười 

niệm, không hề nói “Cho đến mười niệm, niệm A Di 

Đà Phật”, không hề có cái chữ này, vậy thì tại vì sao 

bạn lại nói là mười niệm chính là niệm A Di Đà Phật 

chứ? Có thể niệm vị Phật khác không? Có thể niệm vị 

Bồ Tát khác hay không? Mười niệm mà. 

83 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thứ  hai:  Ngay  trong  mười  niệm  cái  niệm  này 

“Tức  chỉ  khẩu  niệm  Phật  danh  chi  niệm”  (chỉ  cho 

cách  niệm  danh  hiệu  Phật  bằng  miệng),  chứ  chẳng 

thực  hành  những  cách  niệm  Phật  khác,  đây  là  thật 

phải không? 

Đáp  án  của  Hoàng  lão  cũng  hay:  Văn  tự  của 

người Trung Quốc, nếu là nói theo văn tự mà nói, văn 

tự  của  chữ  “Niệm”  này,  niệm  là  chữ  “kim”  “tâm”, 

trong tâm có mới gọi là niệm, chưa chắc ở nơi miệng 

niệm. Ngoài ra chứng cứ đích thực có: 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  có  5  loại  nguyên  bản 

dịch,  kinh  văn  bản  dịch  nhà  Tống  thì  tương  đối  rõ 

ràng hơn, kinh văn bản dịch nhà Tống là nói như vầy 

 “Sở  hữu  chúng  sanh,  cầu  sanh  ngã  sát,  niệm  ngô 

 danh  hiệu,  phát  chí  thành  tâm,  kiên  cố  bất  thoái”9.  

Đoạn văn này thì tương đối rõ ràng, đoạn kinh này là 

A  Di  Đà  Phật  chính  mình  nói  “Cầu  sanh  ngã  sát”: 

“ngã sát” chính là cõi nước của A Di Đà Phật; “Niệm 

ngô danh hiệu”, đó chính là niệm danh hiệu của A Di 

Đà Phật. Cho nên chúng ta dùng đoạn kinh văn này 

để  chứng  minh,  vậy  thì  khẳng  định  mười  niệm  này 

nhất định là niệm “A Di Đà Phật”, không phải niệm 

các danh hiệu khác. Chúng ta đã xem thấy đoạn này ở 

trong kinh văn “Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ” bản 

dịch nhà Tống, đây là có thể lấy làm chứng minh. 

Ở  trong  “Ban  Chu  Tam  Muội  Kinh”,  cũng  có 



84 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



cách nói rõ ràng “Ban Chu Kinh” cũng là đề xướng 

trì danh niệm Phật, trên kinh văn nói  “Nhĩ thời A Di 

 Đà Phật ngữ thị Bồ Tát ngôn, dục lai sanh ngã quốc 

 giả, thường niệm ngã danh, mạc hữu hưu tức, như thị 

 đắc lai, sanh ngã quốc độ”10. Đoạn này cũng là A Di 

Đà Phật chính mình nói niệm danh hiệu của Ngài. 

Cho nên đây đều là thuyết minh rất rõ ràng “trì 

danh niệm Phật”, không phải quán tưởng, không phải 

quán  tượng,  cũng  không  phải  thật  tướng.  Nói  ra 

những vấn đề này, chính là sợ mọi người niệm Phật 

khởi lên tâm nghi hoặc, giúp chúng ta đoạn nghi sanh 

tín. Nghi hoặc là chướng ngại tu học lớn nhất của Bồ 

Tát. 

Trong “Quán Vô lượng Thọ Phật kinh” chương 

hạ phẩm hạ sanh, chính là dạy cho chúng ta trì danh 

niệm  Phật.  Các  vị  phải  nên  biết  “Thập  Lục  Quán 

Kinh” (mười sáu phép quán)  trong “Quán Vô  lượng 

Thọ Phật kinh”, Phật nói pháp cũng là ứng cơ mà nói, 

người thế gian  chúng ta, luôn là đem  cái  gì  tốt  nhất 

thì xếp ở phía sau, người thông thường có loại phân 

biệt chấp trước này, cho nên Phật tùy thuận thế gian 

chúng ta, cũng đem pháp môn thù thắng nhất  xếp ở 

sau cùng. 

Cũng vậy, chúng ta đọc “Kinh Lăng Nghiêm”, 

25  viên  thông  chương  của  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  là 

nêu ra 25 vị Bồ Tát làm đại biểu vì chúng ta nói rõ họ 

85 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính mình tu hành chứng quả như thế nào, mỗi một 

người đều nói kinh nghiệm tu học của chính mình, để 

chúng  ta  làm  tham  khảo,  cũng  là  đem  cái  thù  thắng 

nhất để ở sau cùng, chúng ta vừa xem liền biết. Giống 

ca kịch vậy, tiết mục hay, tiết mục đặc biệt, nhất định 

là ở sau cùng, nếu như tiết mục hay nhất mà để ở phía 

trước, sau khi người ta nghe xong rồi, phía sau không 

còn hay nữa, người ta đi hết, giải tán hết, thì phía sau 

không cần phải hát. Cho nên nhất định phải đem cái 

hay nhất để ở phía sau, để người ta từ từ mà thưởng 

thức,  bảo  bạn đừng  đi,  phía  sau  còn hay  nữa,  vì  cái 

hay thì để ở phía sau. Phật nói pháp cũng là như vậy, 

hay thì để ở phía sau. Nếu như chiếu theo thứ tự mà 

xếp,  vì  thứ  tự  của  các  Ngài  là  lục  căn,  lục  trần,  lục 

thức, thất đại, chiếu theo thứ tự này mà xếp th “Quán 

Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông Chương”, phải nên 

xếp  ở  vị  thứ  hai,  Ngài  đem  Bồ  Tát  Quán  Âm  pháp 

môn tu học này xếp ở sau cùng, đây chính là nói tốt 

nhất, thù thắng nhất, “Đại Thế Chí Bồ Tát niệm Phật 

Viên Thông Chương” phải nên xếp ở thứ 23, , “Đại 

Thế  Chí  Bồ  Tát  niệm  Phật  Viên  Thông  Chương”  là 

thuộc  về  căn  đại  “Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong,  Không, 

Kiến, Thức”, thì “kiến” chính là “căn”, chính là căn 

đại,  phải  nên  xếp  ở  phía  trước  “thức”,  “thức”  là  Bồ 

Tát  Di  Lặc  làm  đại  biểu,  cho  nên  Ngài  phải  xếp  ở 

trước  Bồ  Tát  Di  Lặc.  Thế  nhưng  xếp  thứ  tự  trên 

“Kinh Lăng Nghiêm” không phải xếp theo thứ tự này, 

“Đại  thế  Chi  Bồ  tát”  được  Phật  xếp  ở  thứ  24,  đem 



86 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



thức đại  của  Bồ Tát  Di Lặc đưa lên trước;  Phật  lại 

đem Bồ Tát Quán Âm pháp môn tu học này xếp ở sau 

cùng, đây chính là nói tốt nhất, thù thắng nhất, Bồ Tát 

Quán Âm xếp ở thứ 25. 

Cho  nên  thông  thường  người  đọc  “Kinh  Lăng 

Nghiêm” có rất nhiều người không để ý, chỉ xem thấy 

Bồ  Tát  Quan  Thế  Ân  đặc  biệt,  không  hề  xem  thấy 

pháp môn đặc biệt của Bồ Tát  Đại  Thế Chí. Bồ Tát 

Quan  Âm  từ  thứ  hai  xếp  vào  thứ  25,  cự  ly  này  quá 

lớn, cho nên vừa nhìn liền biết được, Bồ Tát Đại Thế 

Chí cùng Bồ Tát Di Lặc, chỉ là đổi một vị thứ, phức 

độ  rất  nhỏ.  Rất  nhiều  người  qua  loa,  trong  25  viên 

thông  chương,  hai  pháp  môn  đặc  biệt,  không  phải 

một cái, rất nhiều người tâm ý qua loa, cho rằng chỉ 

có  một  pháp  môn  đặc  biệt,  không  biết  là  hai  pháp. 

Hai  pháp  môn  đặc  biệt,  tại  vì  sao  không  đem  pháp 

môn  niệm  Phật  xếp  ở  sau  cùng,  mà  lại  đem  Bồ  Tát 

Quan  Âm  xếp  ở  sau  cùng  là  ý  gì?  Vì  Bồ  Tát  Quan 

Âm  pháp  môn  này,  chỉ  khế  hợp  với  căn  cơ  chúng 

sanh  thế  giới  Ta  Bà.  Khi  Bồ  Tát  Văn  Thù  chọn  lựa 

nói  ra  rất  tường  tận   “Thử  phương  chân  giáo  thể, 

 thanh tịnh tại âm văn”  11, chúng sanh thế giới Ta Bà 

nhĩ căn nhạy bén, trong sáu căn thì nhĩ căn tương đối 

nhạy bén hơn, cho nên Bồ Tát Quán Thế Âm khế hợp 

với căn cơ chúng sanh thế giới Ta Bà, còn pháp môn 

niệm Phật của Bồ Tát Đại Thế Chí, khế hợp với căn 

cơ tất cả chúng sanh Tận hư không, khắp pháp giới, 

đạo  lý  này  là  như  vậy,  cho  nên  đem  nó  để  ở  phía 

87 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trước Bồ Tát Quán Thế Âm. 

Niệm Phật khế hợp với căn cơ của tất cả chúng 

sanh.  Vậy  thì  niệm  Phật  phải  niệm  cách  nào?  Phải 

nên tuân thủ giáo huấn của đoạn kinh văn này: Chân 

thật chí tâm, không hoài nghi, không xen tạp mới là 

chí tâm, vẫn phải tiếp nối không gián đoạn. Cho nên 

người chuyên tu pháp môn này, một ngày từ sớm đến 

tối  một  câu  Phật  hiệu  tiếp  nối  miên  mật,  ngày  đêm 

không  gián  đoạn,  họ  chân  thật  làm  đến  được  không 

hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn,  loại 

người  này  niệm  Phật  quyết  định  được  vãng  sanh 

thượng phẩm. 

Người bậc thượng phước báo lớn, họ không cần 

phải làm việc, một ngày từ sớm đến tối công việc của 

họ chính là niệm Phật; Người bậc trung thì không có 

phước báo lớn như vậy, vẫn phải quan tâm đời sống 

của  chính  mình,  chính  mình  vẫn  phải  đi  làm  việc, 

chính  mình  phải  nuôi  sống  chính  mình.  Người  bậc 

thượng  thì  có  người  khác  nuôi  sống họ,  vậy  thì  quá 

thù thắng. 

Cho nên đồng tu xuất gia, các vị  đều là người 

bậc thượng, có người cúng dường bạn, nếu bạn không 

cố gắng mà niệm Phật thì bạn làm sao xứng đáng với 

họ;  nếu  bạn  quả  nhiên  chân  thật  vãng  sanh  đến  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc thì bao gồm những người 

cúng dường bạn đều được phước, chân thật họ đều tu 



88 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



được phước, trồng được phước; nếu bạn không vãng 

sanh,  họ  cũng  chẳng  mất  đi  chút  nào,  đời  sau  bạn 

phải  trả  nợ   “Hạt  gạo  của  thí  chủ,  nặng  như  núi  Tu 

 Di, đời nay không liễu đạo, mang lông đội sừng trả”, 

nhân quả thông ba đời, quyết định có báo có thưởng. 

Cho  nên  chúng  ta  tuy  đã  xuất  gia,  chọn  lấy  nghề 

nghiệp này, nghề nghiệp này bạn chân thật là có huệ 

nhãn,  bạn  chọn  lấy  đại  phước  báo,  có  người  cúng 

dường bạn, thì bạn phải nên cố gắng tu hành, báo đáp 

thí chủ, bạn phải chân thật liễu đạo. Học giảng kinh, 

giảng  kinh  cũng  là  tu  giới,  tu  định,  tu  huệ:  Y  theo 

phương pháp tu học, chính là trì giới; Y theo phương 

pháp, nhất tâm chuyên chú, chính là tu định; Bạn đọc 

tụng,  bạn  diễn  giảng,  mỗi  lần  cảnh  giới  đều  không 

như  nhau,  đó  là  huệ,  tương  ưng  với  Giới-Định-Huệ 

tam học. Niệm Phật  không thể ít, chí  ít  phải  đầy đủ 

mười niệm, xưng niệm “A Di Đà Phật”, vậy thì được. 

Như  chúng  ta  giảng  kinh,  trước  khi  bắt  đầu 

giảng mọi người chắp tay xướng “Tán Phật kệ”, còn 

pháp sư giảng kinh chúng ta thì tu pháp mười niệm, 

chúng  ta  ngồi  đó  chấp  tay  niệm  10  danh  hiệu  A  DI 

ĐÀ PHẬT, chí tâm chuyên niệm mười danh hiệu A 

DI ĐÀ PHẬT; Sau khi giảng xong, các vị mọi người 

niệm “Kệ hồi hướng”, còn tôi (pháp sư) cũng chí tâm 

niệm mười câu Phật hiệu. Thế nhưng bởi vì chúng ta 

giảng kinh, sau khi giảng xong đều niệm Phật, cùng 

niệm Phật theo, sau khi niệm Phật xong, đọc “Kệ hồi 

hướng”  cũng  tốt.  Có  rất  nhiều  trường  hợp,  sau  khi 

89 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng  kinh  xong  không  niệm  Phật,  vậy  nếu  không 

niệm  Phật  đọc  “Kệ  hồi  hướng”,  còn  pháp  sư  giảng 

kinh  chúng  ta  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Việc  này  không 

thể gián đoạn. 

Cái đoạn kinh văn này, từ xưa đến nay pháp sư 

giảng kinh, pháp sư chú kinh, đối với nguyện văn này 

có  rất  nhiều  loại  giải  thích  khác  nhau.  Những  giải 

thích  này  chúng  ta  đều  phải  hiểu,  nếu  như  không 

hiểu,  tương  lai  sau  khi  bạn  thấy  rồi,  ây  daz!  Người 

khác vì sao mà giảng như vậy, chúng ta có phải là sai 

không? Xong rồi, công phu của bạn tiêu hết. Cho nên 

có nghi hoặc nhất định phải hỏi, nhất định phải đem 

nghi  hoặc  của  chính  mình  tiêu  trừ,  công  phu  của 

chúng  ta  mới  có  thể  có  lực.  Không  nên  sợ,  e  ngại 

không dám  hỏi,  vậy  sai  rồi,  có  lúc  khi  bạn  vừa  hỏi, 

bạn cũng có công đức rất lớn. Vì sao vậy? Còn có rất 

nhiều người có nghi vấn này, cũng e ngại không dám 

hỏi, bạn thay họ hỏi ra, khi giải đáp, mọi người đều 

tường tận  rồi, người  hỏi  có công đức. Học vấn phải 

hỏi, chúng ta phải  thường học tập, phải  đặt  câu hỏi. 

Giảng đường lớn người nhiều, khi  hỏi sợ  có  một  số 

người nghe nghe không được rõ ràng, nếu bạn có vấn 

đề,  chỉ  cần  là  vấn  đề  trên  bản  kinh,  chúng  ta  giảng 

giải  trên  những  nghi  hoặc  này,  bạn  đều  có  thể  viết 

một miếng giấy để ở trên bục giảng của tôi, chúng ta 

lại tranh thủ trong lúc giảng kinh, liền có thể giúp bạn 

giải đáp, cũng giúp được rất nhiều người, mọi người 

có nghi vấn giống như vậy đều có được giải đáp. 



90 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Người xưa có nói, mười niệm mà chỗ này nói 

là  “Y  mười  pháp  khởi  mười  niệm”,  không  phải  nói 

tên gọi. Thế nhưng chúng ta vừa rồi mới nói, chúng ta 

nói  tên  gọi  mười  niệm  là  có  căn  cứ,  trong  5  loại 

nguyên  bản  dịch,  trong  bản  dịch  nhà  Tống  chính  là 

chứng  minh  rất  tốt.  Thế  nhưng vào  thời  xưa,  những 

đại đức giảng kinh đó, người có thể xem thấy được 5 

loại  bản  dịch  thì  không  nhiều.  Các  vị  nên  biết  kinh 

điển vào thời xưa, phần nhiều đều là chép tay sau nhà 

Tống  mới  có  bản  khắc  gỗ,  số  lượng  lưu  thông  của 

bản khắc gỗ rất ít, có thể có cơ hội thấy được 5 loại 

nguyên bản dịch, thật khó vô cùng khó. Cư sĩ Vương 

Long Thư triều Tống chuyên tu Tịnh Độ, còn làm ra 

bổn hội tập cho “Kinh Vô Lượng Thọ”, ông chỉ xem 

thấy  bốn  loại,  “Đại  Bảo  Tích  Vô  Lượng  Thọ  Hội” 

bản  dịch  đời  Đường,  bản  này  thì  ông  không  xem 

thấy.  Không  như  hiện  tại  kỹ  thuật  in  ấn  phát  triển, 

gần như mỗi một người trong nhà của mình, đều có 

thể có được một bộ “Đại Tạng Kinh”, chúng ta hiện 

tại xem không khó. Thời xưa rất không dễ xem thấy, 

cho  nên  nếu  như  nói  chưa  xem  thấy  được  bản  dịch 

đời nhà Tống, họ liền sẽ khởi lên hoài nghi. Có phải 

chỉ mười niệm mà Bồ Tát Di Lặc đã hỏi hay không? 

Việc này ngày trước chúng ta đã giảng qua ở nơi đây, 

cũng là một hội trong “Kinh Đại Bảo Tích”, chúng ta 

đã  giảng  “Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù  Thắng  Chí  Nhạo 

Kinh”, cũng lại gọi là “Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn Kinh”. 

Bồ Tát Di Lặc ở ngay chỗ này hỏi, Ngài nói  “Cụ túc 

91 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 như  thị  niệm  tức  đắc  vãng  sanh  an  dưỡng  quốc  độ, 

 phàm  hữu  thập  niệm,  hà  đẳng  vi  thập?”12.   Phía  sau 

từng điều từng điều nói ra cho chúng ta, cho nên có 

người  ở  trong  đây  xem  thấy  mười  niệm,  có  phải  là 

mười niệm mà Bồ Tát Di Lặc đã hỏi hay không? Do 

đó mười niệm mà Bồ Tát Di Lặc đã hỏi, là Thích Ca 

Mâu Ni Phật nói, chúng ta cũng phải nên biết, là tư 

liệu tham khảo rất tốt cho người niệm Phật chúng ta. 

Nếu  như  chúng  ta  quả  nhiên  đầy  đủ  mười  niệm  mà 

Bồ Tát Di Lặc đã hỏi, xin nói với các vị bạn nhất định 

vãng  sanh  thượng  thượng  phẩm.  Thế  nhưng  mười 

niệm Bồ Tát Di Lặc hỏi, có thể cùng với mười niệm 

mà hiện tại chúng ta nói, dung hợp lại với nhau. Làm 

cách nào để dung hợp? Lần sau tôi sẽ báo cáo tường 

tận với các vị. 

Trên “Kinh Hoa Nghiêm” nói rất hay  “Nhất tức 

 nhất  thiết,  nhất  thiết  tức  nhất”13.  Mỗi  một  câu  Phật 

hiệu,  đều  đầy  đủ  mười  niệm  mà  Bồ  Tát  Di  Lặc  đã 

hỏi. Mỗi câu Phật hiệu đều đầy đủ, cho nên cái niệm 

này, có lý niệm, có sự niệm, mỗi niệm đều có mười 

niệm  của  Bồ  Tát  Di  Lặc,  đó  chính  là  lý  niệm,  công 

phu niệm Phật này thì sâu. Đại sư Ngẫu Ích giảng rất 

hay  “Phẩm  vị  cao  thấp,  quyết  định  ở  công  phu  sâu 

cạn”, vậy thì công phu này của bạn sâu, cho dù mỗi 

ngày bạn chính là tu “Pháp mười niệm”. Pháp mười 

niệm này, tôi xúc tiến các vị, mỗi ngày làm 9 lần, mỗi 

một câu Phật hiệu, đều đầy đủ cảnh giới mà Bồ Tát 

Di  Lặc  đã  hỏi,  bạn  nhất  định  là  vãng  sanh  thượng 



92 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



thượng  phẩm.  Trong  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  nói  ba 

bậc, bạn thuộc về bậc thượng. Bậc thượng vãng sanh, 

sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm, hoa khai kiến Phật, 

đó là thù thắng không gì bằng. 

Cho nên đoạn kinh văn này, chúng ta phải giới 

thiệu,  phải  nói  tường  tận,  rất  đáng  dùng  nhiều  thời 

gian  một  chút.  Tuy  là  không  làm  được,  nhưng  tâm 

phải  ngưỡng  vọng.  Thật  tế  mà  nói,  không  thể  làm 

được then chốt chính ở chúng ta có thể khắc phục tập 

khí vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình 

hay  không.  Quả  nhiên  có  thể  khắc  phục,  thì  Phật  ở 

thế  gian  này  vì  chúng  ta  nói  ra  tất  cả  pháp,  tức  là 

chúng ta đều có thể làm đến được, còn người thế gian 

này chúng ta không làm đến được thì Phật nhất định 

không nói, vì nếu Phật nói thì không ý nghĩa gì, nói 

rồi mà chúng ta không làm được thì nói làm gì? Cho 

nên nói ra đều là chúng ta có thể làm đến được, Phật 

mới là đại từ đại bi. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  chúng  ta  chỉ  giảng  đến  đây 

thôi. 

A Di Đà Phật! 


***** 

 

93 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 125) 

Kinh văn vẫn là nguyện thứ 18, nguyện thứ 18 

là  trung  tâm  của  đại  nguyện.  Phía  trước  tuy  là  đã 

giảng  giải  qua  với  các  vị  hai  lần,  nhưng  trong  rất 

nhiều đồng tu trong Niệm Phật Đường, vẫn cứ còn có 

số ít người, vẫn còn hoài nghi đối với pháp môn niệm 

Phật, cho nên chúng ta cần phải chân thật lý giải được 

cái nguyện này. 

Cổ đức xưa nay có rất nhiều cách nói, đến sau 

này  các  tổ  sư  đều  đem  nó  quy  về  đại  sư  Thiện  Đạo, 

lấy điều đại sư Thiện Đạo đã nói làm chuẩn, hôm nay 

giới thiệu với các vị. Tuy nhiên, cũng là trong cổ đức, 

có rất nhiều người kiên trì nói mười niệm này, không 

phải mười câu Phật hiệu thông thường. 

Chúng ta đem cái đoạn văn này tiết lục ra  “Cổ 

 chú kinh gia, ư thử nguyện văn, diệc hữu dị giải”14. 

Chính là có cách nói khác nhau, có rất nhiều cách nói 

khác nhau, vào thời xưa có, hiện tại cũng có. 

Có  vị  bảo  “Hữu  vân,  thử  thị  thượng  tam 

 phẩm”15,  chính  là  nói  nguyện  này  thuộc  về  thượng 

phẩm, cho nên nếu nói nguyện này tiếp độ hạ phẩm là 

sai;   Cũng  có  vị  bảo  nguyện  này  thuộc  về  ba  phẩm 

vãng sanh bậc thượng trong ba bậc vãng sanh,  không 



94 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



phải  đối  với  người  căn  tánh  trung  hạ  mà  nói;  Có 

người nói  “Thử trung thập niệm thị, y thập pháp khởi 

 thập niệm, phi thị xưng danh thập niệm”16, người xưa 

có  cách  nói  này;  cái  gì  gọi  là   “Y  thập  pháp  khởi 

 niệm”17? Phía sau chúng ta sẽ nói ra:  “Sở vân, y thập 

 pháp khởi thập niệm, chỉ Di Lặc Bồ Tát sở vấn thập 

 niệm”18  là  nói  dựa  vào  mười  pháp  để  khởi  niệm, 

mười pháp là ý nói mười niệm được dạy trong “Kinh 

Di  Lặc  Bồ  Tát  Sở  Vấn”19.  Đoạn  kinh này,  chính  tại 

nơi đây chúng ta đã giảng qua, chính là một hội trong 

“Đại  Bảo  Tích  Kinh”,  cũng  chính  là “Phát  Khởi  Bồ 

Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”, cũng gọi là “Di Lặc 

Sở Vấn Kinh”, nó có hai đề kinh. Trên kinh này Bồ 

Tát  Di Lặc thỉnh giáo với Thế  Tôn   “Cụ túc như thị 

 thập  niệm,  tức  đắc  vãng  sanh,  An  dưỡng  quốc 

 độ”20:“An  dưỡng  quốc  độ”   chính  là  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc;  “Phàm hữu thập niệm, hà vi đẳng 

 thập?”21:  Chính  là  nói  “Có  mười  niệm,  những  gì  là 

mười?” 

Phía sau đây liệt kê ra, liệt kê ra mười điều này, 

mười  điều  này  rất  đáng  được  chúng  ta  làm  tham 

khảo.  Chúng  ta  học  Phật  nhất  định  phải  có  cái  tâm 

tinh tiến, hy vọng những năm ta còn sống, đem phẩm 

vị vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, chân thật 

nâng cao, đây là người có chí khí, nếu như tiêu chuẩn 

của bạn định được rất thấp, ây dazz! tôi hạ phẩm hạ 

sanh  thì  được  rồi!  chúng  ta  có  câu  ngạn  ngữ  gọi  là 

 “Thủ  pháp  hồ  thượng,  cẩn  đắc  hồ  trung”22,   bạn 

95 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngưỡng vọng là tối thượng thừa, chân thật nỗ lực tu 

học, có thể chỉ được đến bậc trung; còn nếu như bạn 

đem tiêu chuẩn của chính mình định ở bậc hạ, có thể 

bạn sẽ không thể đi được. Cho nên vẫn là tiểu chuẩn 

định được cao một chút, thì tương đối nắm chắc. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  một  đời  này,  cần  phải 

nên tranh thủ, những sự việc khác, pháp thế gian này, 

danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần, sanh không 

mang đến, chết không mang đi, có gì mà đáng tranh 

chấp  đâu.  Ở  trên  kinh  Phật  nói  được  rất  tường  tận 

 “Vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân”23. 

Nghiệp  lực  chủ  tể  sanh  tử  của  chúng ta,  rất  là  đáng 

sợ,  cũng  rất  là  đau  lòng.  Làm  thế  nào  có  thể  đem 

nghiệp lực chuyển biến thành nguyện lực để chúng ta 

ngay  đời  này  sẽ  không  uổng  phí  mà  đến  đây,  ngay 

đời này xem là có thành tựu thù thắng chân thật? Vậy 

chúng ta muốn hỏi liệu chúng ta có thể đem nghiệp 

lực chuyển biến thành nguyện lực hay không? Đáp án 

là khẳng định, nhất định có thể chuyển, hơn nữa cũng 

không  khó.  Chuyển  bằng  cách  nào  vậy?  Phải  tường 

tận  đạo  lý,  thì  bạn  chuyển  được.  Bạn  xem  vốn  dĩ 

chúng ta làm phàm phu tối  tăm, đối  với chân tướng 

sự thật của vũ trụ nhân sanh không biết tí gì, đây gọi 

là  phàm  phu,  mê  hoặc  điên  đảo.  Chư  Phật  Bồ  Tát 

thông  đạt  tường  tận  đối  với  đạo  lý  của  vũ  trụ  nhân 

sanh,  cho  nên  thông  đạt  tường  tận  chính  là  Phật  Bồ 

Tát,  chính  là  thánh  nhân;  không  thông  đạt,  không 

tường tận, chính là phàm phu, mê hoặc điên đảo. Thế 



96 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



là chúng ta liền tường tận. 

 Vậy  phải  làm  thế  nào  mới  có  thể  thông  đạt  tường 

 tận? 

Phải  tiếp  nhận  giáo  học  của  Phật  Đà,  hay  nói 

cách khác phải nghe kinh, phải nghe pháp, bạn không 

nghe kinh, không nghe pháp, thì bạn làm sao mà biết 

được?  Nếu  bạn  muốn  tường  tận,  triệt  để  tường  tận, 

ngoài nghe kinh nghe pháp ra, không có phương pháp 

thứ hai. 

Cho nên Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời, 

giảng kinh nói pháp 49 năm, đây đều là chư Phật Như 

Lai  đại  từ  đại  bi,  thị  hiện  cho  chúng  ta  xem.  Ngay 

trong các đệ tử của Ngài, ở trên kinh chúng ta thường 

hay đọc đến 1255 người đệ tử thường tùy,  Thế  Tôn 

nói pháp 49 năm thì họ nghe kinh 49 năm, không hề 

thiếu vắng. Một ngày nghe bao nhiêu giờ? Phần lớn 

thời  gian  là  8  giờ.  Ngoài  ra  Thế  Tôn  còn  có  những 

tiếp xúc, đến khắp nơi nói pháp, khi đi đường tôi nghĩ 

không thể vừa đi vừa giảng, đại khái lúc đi đường có 

thể  không  giảng  kinh,  nhưng  sau  khi  ngồi  lại  nghỉ, 

người  là  giảng  kinh  nói  pháp.  Các  vị  tưởng  tượng 

xem, người giảng kinh đã giảng 49 năm, người nghe 

cũng  đã  nghe  49  năm,  không  hề  mệt  mỏi.  Cho  nên 

những người này khai ngộ, chứng quả, khế nhập cảnh 

giới của Phật, không chỉ siêu việt sáu cõi, mười pháp 

giới cũng siêu việt, đều là ở nghe kinh nghe pháp. 

97 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho  nên nghe  kinh  nghe  pháp  quan  trọng  hơn 

bất cứ thứ gì, Phật pháp là giáo dục, Phật pháp là giáo 

học,  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  “Giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hoá”, chúng sanh sáu cõi  không dạy thì 

làm sao giác ngộ? Cho nên chư Phật Bồ Tát thị hiện ở 

thế  gian,  không  luận  là  thân  phận  gì,  từ  ở  nơi  nghề 

nghiệp nào, đều là lấy giáo hóa làm việc lớn nhất, đó 

là Bồ Tát thị hiện. 

Chúng ta phải biết học, nếu không biết học, thì 

phải nghe nhiều. Nghe nhiều, đến khi nghe hiểu rồi, 

nghe tường tận rồi, thì là biết học rồi. Biết học chính 

là  biết  phải  nên  sinh  hoạt  như  thế  nào,  làm  thế  nào 

trải  qua  ngày  tháng,  làm  thế  nào  làm  việc,  làm  thế 

nào đối nhân xử thế tiếp vật, bạn liền hoàn toàn thông 

đạt, người thế gian gọi là “Thông tình, Đạt lý”. Câu 

nói này rất sâu rất rộng, nếu như ở trong Phật pháp, 

Như  Lai  cái  tầng  thứ  này,  “Thông  tình”  chính  là 

tường tận pháp thế xuất thế gian “Duy thức sở biến”, 

“Thức” là tình; “Đạt lý”, “lý” là tự tánh “Duy tâm sở 

hiện”, bốn cái chữ “thông tình, đạt lý” này, đó không 

phải Phật pháp là gì? 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  với  chúng  ta, 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm từ nơi đâu mà 

có? “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, đó là chân 

thật hiểu được tường tận, triệt để thấu suốt, hoàn toàn 

thông đạt, một chút chướng ngại cũng không có, đều 

là  như  nhau.  Bồ  Tát  thông  đạt  phải  nhiều  hơn  Nhị 



98 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



thừa, Nhị thừa thông đạt phải nhiều hơn Thiên nhân, 

Thiên nhân thông đạt phải nhiều hơn so với chúng ta. 

Làm thế nào thông đạt? Học, bạn không hiếu học, thì 

làm thế nào thông đạt? 

Lão  lâm  trưởng  của  chúng  ta  vãng  sanh,  ông 

mấy  năm  này  duyên  rất  thù  thắng,  bởi  vì  sức  khỏe 

không được tốt nhiều bệnh, bao gồm tất cả công tác 

đều buông bỏ, mỗi ngày ở trong nhà nghe kinh. Tôi 

đến nhà của ông để thăm viếng, đã đến hai lần, băng 

ghi hình chúng ta giảng kinh ở nơi đây, toàn bộ đều 

tặng cho ông, mỗi ngày ông ở trong nhà nghe kinh 8 

giờ. Ông nghe qua mười năm, tâm của ông rất thanh 

tịnh, tín tâm, nguyện tâm đều kiên định, cho nên ông 

vãng  sanh  có  sự  an  tường  đến  như  vậy,  tự  tại  như 

vậy, không phải là công phu một sớm một chiều. Ông 

biết trước giờ ra đi, tôi nghe con trai của ông nói, vào 

hai tháng trước, ông thường hay viết lên ngày 7 tháng 

08, ngày 7 tháng 08, viết rất nhiều lần ngày 7 tháng 

08, không có người nào biết đó là ý gì, đến ngày hôm 

ông  vãng  sanh,  vừa  đúng  ngày  7  tháng  08,  đã  biết 

được từ hai tháng trước, biết trước giờ ra đi. Ông đắc 

lực nhờ vào mấy năm gần đây, mỗi ngày 8 giờ nghe 

kinh,  nếu  như  không  có  thời  gian  huân  tập  dài  như 

vậy,  xin  nói  với  các  vị,  thế  duyên  ông  sẽ  có  lưu 

luyến, luôn sẽ là không thể buông xả, còn nghe nhiều 

rồi, hiểu rõ ràng, hiểu tường tận, vạn duyên buông xả, 

không  hỏi  không  nghe  bất  cứ  thứ  gì,  việc  thế  gian  

bạn thích làm kiểu nào đó thì bạn cứ làm, không hề 

99 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



liên  quan  đến  tôi,  không  nghe  không  hỏi,  chân  thật 

buông xả. Cho nên, bạn phải biết ân đức của chư Phật 

Bồ Tát đối với chúng sanh là gì? Chính là giảng kinh 

nói pháp. Năm xưa Thế Tôn ở đời, không có hướng 

dẫn đại chúng tu Phật thất, cũng không lãnh đạo đại 

chúng tu thiền  thất. Nếu như  Thế tôn  có làm những 

việc này, vậy trong kinh điển có đặc biệt ghi chép, là 

việc lớn. Nhưng chúng ta ở trong kinh điển ghi chép 

lại, xem thấy được, cả đời của Thế Tôn Ngài chính là 

giảng  kinh  nói  pháp,  đem  những  gì  mà  Ngài  chính 

mình  nói  ra,  hoàn  toàn  làm  ra  cho  người  xem.  Kiểu 

dáng  đó  chính  là  nhìn  thấu,  buông  xả,  tự  tại,  tùy 

duyên, niệm Phật, đây là Ngài làm ra kiểu dáng biểu 

diễn cho chúng ta xem; Thích Ca Mâu Ni Phật cũng 

là niệm A Di Đà Phật, tại sao biết? Đại sư Ngẫu Ích ở 

trong “Yếu Giải” nói  được rất hay, đại  sư Ngẫu  Ích 

thấy ra được Thích Ca Mâu Ni Phật là niệm Phật mà 

thành  Phật.  Chúng  ta  ngày  ngày  đọc  “Kinh  Di  Đà” 

nhưng không hề nhìn ra sự việc này. 

Cho nên đời sống của cả đời Thế tôn, chúng ta 

tỉ mỉ mà quán sát, đích thực buông xả, triệt để buông 

xả,  nhìn  thấu,  đại  tự  tại,  cả  đời  hằng  thuận  chúng 

sanh, tùy hỷ công đức. Bạn nói  xem  Ngài viên  mãn 

đến như vậy, trong Phật pháp gọi là đại viên mãn, đại 

tự tại, Ngài chứng được rồi, biểu diễn ra cho chúng ta 

xem, chúng ta phải nên bắt chước, phải nên học tập. 

Mười niệm (trong Bồ Tát Di Lặc Sở Vấn Kinh) 



100 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



mà ngay chỗ này nói, đều là cảnh giới ở trên quả địa 

của  Phật  Bồ  Tát,  tuy  là  cao,  chúng  ta  phải  nên  tùy 

phần tùy lực mà học tập, quyết định có chỗ tốt:  

Niệm thứ nhất:  “Nhất giả, ư nhất thiết chúng sanh, 

 thường sanh từ tâm, ư nhất thiết chúng sanh, bất hủy 

 kỳ hạnh, nhược hủy kỳ hạnh, chung bất vãng sanh”- 

(Một là với hết thảy chúng sanh thường sanh từ tâm; 

với hết thảy chúng sanh chẳng hủy hoại hạnh của họ. 

Nếu hủy hạnh của họ, trọn chẳng được vãng sanh).   

Cái  đoạn kinh văn này ý nghĩa gì? Mọi  người 

xem rồi có hiểu hay không? 

 “Ư nhất thiết chúng sanh, thường sanh từ tâm”- (với 

hết thảy chúng sanh, thường sanh từ tâm).    

Câu nói này không có vấn đề, cái ý này là nói 

phải dùng tâm từ bi chân thành đối với tất cả chúng 

sanh, chúng ta có thể làm được hay không? Chúng ta 

thấy  người  này  ưa  thích,  người  kia  chán  ghét,  thì 

không có tâm từ bi rồi. Nếu như có thể ở ngay trong 

cảnh duyên tất cả chúng sanh, đem tâm của chúng ta 

tu thành bình đẳng từ bi. 

Việc này rất quan trọng, vì sao vậy? Trong lòng 

vẫn còn tốt xấu, còn có ưa thích, còn có chán ghét, thì 

thực tế mà nói, việc này có chướng ngại đối với vãng 

sanh. Phàm phu tuy nhiên đới nghiệp vãng sanh, hoàn 

101 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



toàn  xem  duyên  phận  lúc  lâm  chung.  Có  rất  nhiều 

người  niệm  Phật  niệm  cả  đời,  lâm  chung  một  niệm 

sai  lầm,  không  thể  đi  được.  Ý  niệm  gì  sai  lầm?  Ân 

oán không thể buông xả, tình ái không thể buông xả, 

con cái cháu chắc không thể buông xả, tài sản không 

thể buông xả. Chỉ cần có một niệm không thể buông 

xả,  thì  không  thể  đi  được,  cho  nên  thảy  đều  phải 

buông xả. Thế nhưng bạn làm sao có thể chính mình 

chân  thật  nắm  chắc  được  “Khi  lâm  chung  tôi  sẽ 

buông xả, còn hiện tại không thể buông xả không cần 

lo, đợi khi lâm chung tôi sẽ buông xả”. Bạn chân thật 

có thể nắm chắc không? Hiện tại không thể buông xả, 

thì khi lâm chung muốn chân thật buông xả nhất định 

phải nhờ vào trợ duyên. Trợ duyên thế nào? Khi lâm 

chung có thiện tri thức thức tỉnh bạn, nghĩ lại xem sắp 

phải  chết  rồi,  không  thể  mang  đi  thứ  gì,  thôi  vậy, 

buông bỏ thôi, vậy  mới  có thể thành công. Còn nếu 

như không có thiện tri thức nhắc nhở bạn, thì bạn vẫn 

sẽ  còn  vướng  bận,  ngay  đời  này  niệm  Phật  vậy  thì 

uổng qua rồi, không thể đi rồi. Cho nên lâm chung trợ 

niệm rất là quan trọng. 

Thế nhưng nếu mười điều này làm được thì lâm 

chung không cần người giúp đỡ, không những không 

cần người giúp đỡ, hơn nữa nhất định sanh tử tự tại, 

muốn lúc nào ra đi thì lúc đó ra đi, muốn ở thế gian 

này thêm vài năm nữa cũng không chướng ngại, bạn 

mười  điều  này  làm  đến  được,  bạn  có  loại  bản  lĩnh 

này, thì không chỉ bạn vãng sanh tự tại, hơn nữa vãng 



102 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



sanh  phẩm  vị  cao,  quyết  không  phải  sanh  cõi  Phàm 

Thánh  Đồng  Cư,  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư,  không 

phải sanh ở cõi này, mà chắc chắn sanh cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Bạn thử nghĩ xem, sự việc này chúng 

ta có cần phải tranh thủ hay không? Cho nên tổ sư đại 

đức xưa nay, có loại cách nói này cũng không phải là 

không  có  đạo  lý  trong  đó,  chúng  ta  phải  nên  tranh 

thủ.  Đại  sư  Thiện  Đạo  nói  rất  nhiều,  thành  tựu  của 

chúng ta cao thấp “Đều ở duyên ngộ khác nhau”. 

Ngày nay duyên của chúng ta thù thắng không 

gì bằng, đặc biệt là cái giảng đường này, có thể nói là 

từ xưa đến nay, tương lai không dám nói, quá khứ thì 

chắc chắn không có, cái giảng đường này vô cùng thù 

thắng.  Thù  thắng  ở  chỗ  nào  vậy?  Ngày  ngày  giảng 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  không  ngày  nào  trống  qua. 

Nếu  như  các  vị  chân  thật  ưa  thích  nghe  kinh  nghe 

pháp  “Một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ  huân  tu”  thì 

mỗi ngày đều có thể đến nghe. Nghe một bộ kinh này 

chính  là  trực  tiếp  câu  thông  với  A  Di  Đà  Phật,  tiếp 

xúc trực tiếp, vạy còn có đạo tràng nào thù thắng hơn 

chứ? Đạo tràng ở nơi khác giảng kinh vẫn có, nhưng 

không nhất định từ đầu năm đến cuối năm chỉ giảng 

một  bộ  kinh,  cũng  không  thể  nào  một  bộ  kinh  này 

một tuần lễ giảng 7 ngày. Cho nên từ xưa đến nay có 

đạo tràng nào giống như đạo tràng giảng kinh này, tôi 

nghĩ chỉ có một nơi như thế này, không tìm được một 

nơi thứ hai. Cho nên những pháp sư giảng kinh này, 

họ  rất  có  tiến  bộ,  tôi  nghe  rồi  còn  rất  hoan  hỉ.  Thế 

103 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhưng tuyệt nhiên chưa hài lòng, tại vì sao vậy? Còn 

phải nên dụng công, phải nên có thành tích tốt hơn so 

với đây, các vị chưa làm đến được, cũng chính là nói 

sau khi giảng kinh xong, các vị không thể trau dồi chỉ 

điểm cho nhau, các vị thiếu cái duyên này. Cái duyên 

này  là  có,  thế  nhưng  các  vị  bỏ  rơi,  các  vị  phải  nên 

khiêm tốn khiêm hạ thỉnh giáo với các bạn học, mỗi 

ngày cải chính lỗi lầm của chính mình. Các vị ở ngay 

nơi  này,  đã  hơn  một  năm  rưỡi,  vậy  còn  gì  bằng? 

Ngay trong tự nhiên có thành tựu không thể nghĩ bàn. 

Tại  vì  sao  các  vị  không  thể  phát  tâm?  Bởi  vì 

tâm  từ  bi  của  các  vị  không  đủ,  tâm  chân  thật  yêu 

thương tất cả chúng sanh, chân thật muốn giúp tất cả 

chúng sanh phá mê khai ngộ, giúp tất cả chúng sanh 

tiêu tai khỏi nạn, cái tâm này vẫn chưa đủ, không hề 

xem thấy các vị lộ ra ở nơi hành động là thật có cái 

tâm  này.  Vậy  thì  bạn  thật  làm,  thật  tinh  tấn,  thật  nỗ 

lực. Câu phía sau này không dễ hiểu:  

 “Ư  nhất  thiết  chúng  sanh,  bất  hủy  kỳ  hạnh”  -  (Với 

hết thảy chúng sanh chẳng hủy hoại hạnh của họ): 

Sự tu hành của tất cả chúng sanh không giống 

nhau. Ở trong nhà Phật tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

chúng  ta  tu  Tịnh  Độ,  người  ta  tu  Thiền,  cái  kia  tu 

Mật,  nhưng  nếu  bạn  nhất  định  muốn  họ  buông  bỏ 

Thiền, buông bỏ Mật đến niệm Phật, đây gọi là “Hủy 

kỳ  hạnh”.  Đây  là  nói  trong  nhà  Phật  chúng  ta,  nếu 



104 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



như siêu việt phạm vi này thì càng lớn hơn. Hiện tại 

xã hội này, có rất nhiều tín đồ Hồi Giáo, tín đồ Ấn Độ 

giáo, tín đồ KiTo giáo, Singapore có 9 tôn giáo, nếu 

như bạn lại bảo họ thảy đều bỏ đi tôn giáo mà họ đã 

tín  ngưỡng,  đều  đến  niệm  Phật,  đây  gọi  là  “Hủy  kỳ 

hạnh”. 

Chư  Phật  Như  Lai  không  làm  như  vậy,  chư 

Phật  Như  Lai  chỉ  dạy  họ  phá  mê  khai  ngộ,  không 

luận bạn tu học pháp môn nào, không luận bạn từ nơi 

một nghề nghiệp nào. Ngay chỗ này hiển thị rõ Phật 

giáo, chân thật  người hiện  đại  gọi  là đa nguyên văn 

hoá, mỗi một tôn giáo đều tốt, mỗi một tôn giáo đều 

thiện,  mỗi  một  tôn  giáo  đều  làm  Phật,  đều  làm  Bồ 

Tát, vậy thì đúng. 

Chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” xem thấy 

được rất rõ ràng: 

Thắng  Nhiệt  Bà  La  Môn,  các  vị  đi  tra  ở  trên 

kinh  xem  có  thấy  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có bảo  họ 

“Bỏ đi Bà La Môn giáo hay không, đến theo tôi học 

Phật”, có hay không? Các vị tìm xem, xem có thể tìm 

ra được hay không, xem có câu kinh này không? 

Biến  Hành  ngoại  đạo,  các  vị  xem  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật có bảo họ bỏ đi ngoại đạo hay không? 

Chúng ta phải hiểu được ở nơi đây, đây mới là chân 

thật giác ngộ. Xem thấy người niệm Phật thì rất hoan 

105 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hỉ, còn xem thấy người ta học tôn giáo khác thì châu 

mày nhíu mặt, không thông, không phải Phật Bồ Tát. 

Cái Phật giáo đó của bạn, hiện tại có một danh từ là 

“Nhân  gian  Phật  giáo”,  không  phải  Phật  giáo  chân 

thật, không phải Phật giáo của mười pháp giới, không 

phải Phật giáo của nhất chân pháp giới, bạn là “Nhân 

gian  Phật  giáo”.  Nhân  gian  Phật  giáo  nếu  bạn  học 

được tốt thì thế nào? Đời sau luân hồi vẫn phải làm 

người;  Học  được  tốt  hơn,  đời  sau  vẫn  làm  người. 

Nhưng khi vừa đầu thai, vừa chuyển sanh thì liền mê 

hoặc, vậy đời sau làm người này còn có thể tiếp tục 

học Phật hay không? Khó nói, quá khó vô cùng khó. 

Cho nên Phật pháp là Tận hư không khắp pháp giới, 

Phật  pháp  là  mười  pháp  giới.  Nhà  Phật  có  một  câu 

nói,  mọi  người  nghe  cũng  quen  tai,  thế  nhưng  bạn 

không thể nào có thể giác ngộ đến được  “Phật pháp 

 ở thế gian, bất hoại thế gian pháp”.  Bạn đã nghe qua 

chưa?  Chính  là  cái  ý  này.  Cho  nên  Phật  pháp  là  đa 

nguyên văn hoá, Phật pháp không phải nhất nguyên. 

Ngay  hiện  tại  tổng  thống  Mahathan  cũng  biết, 

tôi  rất  bội  phục  ông,  ông  nói  Phật  pháp  trọng  thực 

chất,  không  trọng  hình  thức.  Hình  thức  chính  là 

“Nhất thiết chúng sanh chi hành”, đó là hình thức. 

Ở  trong  nhà  Phật,  mỗi  một  tông  phái  có  hình 

thức  khác  nhau,  trong  cả  thảy  xã  hội,  mỗi  một  tôn 

giáo  có  hình  thức  khác  nhau,  hình  thức  không  quan 

trọng,  quan  trọng  là  bạn  phải  giác  ngộ.  Phật  giáo  là 



106 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



dạy người phá mê khai ngộ, cho nên có cần “Hủy kỳ 

hạnh”  hay  không?  Không  cần  thiết!  Bạn  “Hủy  kỳ 

hạnh” chẳng phải là tìm phiền phức hay sao? Các vị 

đều biết, trong Phật giáo có một tông phái rất đặc biệt 

là Mật Tông. Trong Mật tông qua lại với quỷ thần rất 

mật thiết, giáo hạ ít qua lại, không qua lại với những 

quỷ thần, Mật tông qua lại với quỷ thần rất mật thiết. 

Nguyên  nhân  gì  vậy?  Khởi  nguồn  Mật  Tông  từ  đâu 

mà có? Khởi nguồn chính là có một loại chúng sanh 

ưa thích bái tế quỷ thần, nên Thích Ca Mâu Ni Phật 

tùy  theo  sở  thích  của  người,  không  hề  thay  đổi  họ, 

đem những quỷ thần mà bạn sùng bái, nói rõ với bạn 

nghĩa  thú  biểu  pháp  đặc  biệt  của  họ,  bạn  bỗng  chốc 

liền khai ngộ, tiếp tục vẫn bái, ngày trước bái là mê 

tín, hiện tại bái là khai ngộ, về trước là mê tín, là tôn 

giáo, hiện tại là làm Phật, làm Bồ Tát. Việc này cao 

minh  đến  tột  đỉnh  “Không  làm  hư  tướng  thế  gian”, 

thành tựu trí tuệ cứu cánh viên mãn của bạn, hiển thị 

ra xã hội muôn màu muôn vẻ, cùng phồn vinh cùng 

tồn tại, đây vẫn là kiến thức của người thế gian, còn 

Phật pháp là gì vậy? Muôn màu muôn vẻ thì ra là một 

thể, bạn hiểu hay không? Chân thật là một thể. 

Thí  dụ  nói  một  người  chúng  ta,  một  người  là 

một thân thể, tay cùng chân khác nhau, đôi mắt cùng 

lỗ tai khác nhau, nếu như muốn “Hủy kỳ tướng”, đôi 

mắt  không tệ, thảy đều là đôi  mắt  vậy  được không? 

Vậy có thể sao? Tay không tệ, chân cũng biến thành 

tay, bộ não cũng biến thành tay, thì thành ra thứ gì? 

107 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bạn muốn “Hủy kỳ hạnh”, muốn giống y như ta, vậy 

chẳng  phải  biến  thành  loại  hiện  tượng này  hay  sao? 

Đây  gọi  là  sai  lầm  to  lớn,  mỗi  một  khí  quan  đều 

không giống nhau, mỗi  một tế bào đều không giống 

nhau, nó là cùng đồng một thể sinh mạng, nó là một 

thể. Cho nên nó là muôn màu muôn vẻ, mỗi cái đều 

có công dụng của nó, chỉ cần giác ngộ thì được rồi, 

giác  ngộ,  giác  ngộ  liền  thông.  Chúng  ta  thường  nói 

khí huyết thông, kinh mạch thông rồi, con người này 

liền  khỏe  mạnh  sống  lâu,  nếu  như  không  thông,  khi 

mê  thì  không  thông,  không  thông  thì  đánh  lộn  với 

nhau, cái này không phục cái kia, cái kia không phục 

cái này, con người này phải bị bệnh, bệnh nặng vậy 

thì không thể không chết, Phật pháp đã nói, chính là 

đạo lý như vậy. Người chân thật học Phật, không luận 

xem thấy tín đồ một tôn giáo nào, chúng ta đều chân 

thành  chắp  tay  lễ  kính,  đáng  được  chúng  ta  kính 

phục.  Nhất  định  không  thể  bảo  họ  thay  đổi  tín 

ngưỡng  của  họ  rồi  đến  tin  Phật  giáo  của  chúng  ta, 

Phật không có cái ý này. Khi chúng ta làm như vậy, 

làm  cho  xã  hội  đại  chúng  cũng  sẽ  thấy  sai  đi  ý  của 

Phật, cho rằng đây là ý của Phật, Phật không có cái ý 

này. 

Chúng ta ở trên “Kinh Hoa Nghiêm” xem thấy 

đệ  tử  của  Phật,  các  ngành  các  nghề  nam  nữ  già  trẻ, 

các loại tín ngưỡng khác nhau, các loại tôn giáo khác 

nhau.  Cho  nên  Phật  là  giáo  dục,  Phật  là  giáo  học, 

Phật  là  giúp  cho  các  vị  thông  đạt  tường  tận  chân 



108 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tướng vũ trụ, nhân sanh, chân tướng, không ngoài ba 

sự việc:  

Cái thứ nhất chân tướng của người với người; 

Cái thứ hai chân tướng người với tất cả vạn vật, 

nói hoàn cảnh đời sống của chúng ta, với những động 

thực vật này, thậm chí đến cái địa cầu này chúng ta 

đang cư trụ, cái chân tướng sự thật này phải làm cho 

tường tận, phải làm cho rõ mối quan hệ; 

Cái thứ ba chân tướng người với thiên địa quỷ 

thần.  Việc  này  nếu  dùng  khoa  học  hiện  đại  mà  nói 

chính là chúng ta chính mình cùng với những chúng 

sanh ở những tầng không gian khác. 

Chân tướng quan hệ cũng phải làm cho rõ ràng: 

Từ nơi cạn mà nói là chúng ta chính mình với cái thế 

gian  này,  quan  hệ  với  rất  nhiều  tôn  giáo  khác  cũng 

phải làm cho rõ ràng. Cái phạm vi này nói được rất 

nhỏ. Còn bổn ý của nó là chúng sanh của tầng không 

gian khác. Dùng Phật pháp để nói, mười pháp giới tất 

cả cõi nước chư Phật, cùng chúng ta có quan hệ gì? 

Quan hệ một thể. 

Cho  nên  trên  kinh  nói,  thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc là “Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ”, bạn 

thấy quan hệ với chính mình mật thiết dường nào. Tất 

cả  chư  Phật  Như  Lai  đều  là  tự  tánh  Phật,  đều  là  tự 

109 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tánh Như Lai, tất cả cõi nước chư Phật cũng đều là tự 

tánh độ, hư không pháp giới tất cả chúng sanh là một 

chính mình. Bạn đối với chính mình còn có tốt xấu, 

thì  bạn  là  mê  hoặc.  Giống  như  ta  ưa  thích  cái  ngón 

tay này, không ưa cái ngón tay này, đó không phải là 

như vậy sao? Bạn không ưa thì có thể đem nó cắt bỏ 

hay không? Đây gọi là mê hoặc điên đảo. Thế nhưng 

chúng sanh họ đích thực chính là mê  hoặc như vậy, 

chính  là  điên  đảo  như  vậy.  Đây  là  ở  trên  kinh  Phật 

thường gọi  là “Kẻ  đáng thương”, vì  sao gọi  là đáng 

thương  vậy?  Đáng  thương  là  không  có  người  dạy 

bạn, đáng thương vì bạn không chịu học tập. Chỉ cần 

bạn chịu học tập, Phật Bồ Tát liền đến dạy bạn,  “Phật 

 Thị môn trung, bất xả nhất nhân” . Cho nên ý nghĩa 

của câu nói này rất sâu rất rộng, bạn có phải là chân 

thật giác ngộ hay không, từ chỗ này mà nhìn thấy ra 

được. 

 “Nhược  hủy  kỳ  hạnh,  chung  bất  vãng  sanh”-  (Nếu 

hủy hạnh của họ, trọn chẳng được vãng sanh). 

Câu nói  này đối  với chúng ta  mà nói  rất quan 

trọng, tại vì sao bạn ‘Hủy kỳ hạnh”, thì bạn “Không 

thể vãng sanh”? Các vị thử nghĩ xem, nếu bạn “Hủy 

kỳ  hạnh”  thì  bạn  nhất  định  là  bất  giác.  Người  giác 

ngộ  sẽ  không  làm  việc  này,  chỉ  có  người  mê  hoặc, 

mới có thể làm việc này. Bạn không giác, không giác 

bạn  vẫn  tạo  nghiệp,  bạn  tạo  nghiệp  bạn  làm  sao  có 

thể vãng sanh. 



110 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Tịnh Tông tuy là thù thắng, chư Phật tán thán, 

có thể “Đới nghiệp vãng sanh”. Nhưng “đới nghiệp” 

chỉ  có  thể  thể  đới  nghiệp  cũ,  không  thể  đới  nghiệp 

hiện hành. Bạn hiện tại còn ghét bỏ đối với người tu 

học  pháp  môn  khác  với  bạn,  đây  chính  là  hủy  kỳ 

hạnh, bạn quyết định không thể vãng sanh. 

Nói đến chỗ này, tôi ở HongKong, nghe nói có 

đồng tu học với pháp sư Nhật Bản, tu Tịnh Độ, họ tu 

pháp môn gì vậy? Bổn Nguyện pháp môn, pháp môn 

bổn  nguyện  niệm  Phật,  không  tệ  là  rất  tốt.  Bổn 

nguyện  là  cái  nguyện  nào  vậy?  chính là  nguyện  thứ 

18,  mười  niệm  ắt  sanh,  cho  nên  họ  cũng  không  cần 

xem  kinh,  không  cần  đọc  kinh,  trong  48  nguyện  thì 

47 nguyện khác đều không cần đến, chỉ  cần nguyện 

thứ 18 “Mười niệm ắt sanh” này. Đối với người niệm 

Phật tu học khác, họ một mực bài trừ, “Các vị sai rồi, 

chúng  tôi  mới  đúng”.  Xem  thử  đến  sau  cùng  thì  ai 

vãng sanh? Bạn tu vốn dĩ là không hề sai, thế nhưng 

bạn  ghét  bỏ  người  khác,  nói  người  khác  là  sai,  bạn 

muốn  hủy  hạnh  của  người  khác,  muốn  người  khác 

đều  theo  học  với  bạn,  thì  bạn  không  thể  vãng  sanh. 

Ban đầu pháp sư đề xướng “Bổn nguyện niệm Phật”, 

chúng ta không biết họ là dụng cái tâm gì, họ là dụng 

ý  gì,  nếu như  đối  với  người  có  công  việc  rất  là  bận 

rộn, quyền nghi dùng cái phương pháp này thì có thể 

mười  niệm  ắt  sanh.  Thực  tế  mà  nói  đối  tượng  chân 

thật chỉ có hai loại người:  

111 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Một  loại  là thượng căn lợi  trí, bạn vừa nói  thì 

họ  liền  lập  tức  thông  đạt  tường  tận,  không  có  chút 

hoài nghi nào, một câu Di Đà niệm đến cùng, họ chắc 

chắn vãng sanh, tâm địa của họ thanh tịnh, vạn duyên 

buông bỏ; 

Ngoài  ra  một  loại  là  người  hạ  ngu,  thế  nhưng 

họ có phước đức, bạn dạy họ niệm “A Di Đà Phật” họ 

không hoài nghi, họ nghe lời, họ cũng có thể một câu 

Di Đà niệm đến cùng. Như ngày trước người thợ vá 

nồi là đồ đệ niệm Phật của pháp sư Đế Nhàn, ông là 

thuộc  về  hạ  ngu,  ông  thành  công,  niệm  qua  3  năm, 

đứng  mà  vãng  sanh,  biết  trước  giờ  ra  đi,  không  có 

bệnh khổ, đứng mà ra đi. 

Ngoài  2  loại  này  ra,  thì  thật  khó,  quá  khó  vô 

cùng  khó.  Tôi  xem  hiện  tại  những  tín  đồ  tu  Bổn 

Nguyện  niệm  Phật  này,  mê  hoặc  điên  đảo,  không 

thông  đối  với  giáo  lý,  nhân  tình  thế  cố  đều  không 

thông, nơi nơi chướng ngại người khác, cống cao ngã 

mạn, loại người này làm sao có thể vãng sanh? A Di 

Đà  Phật  có  từ  bi  tiếp  dẫn  bạn  đi,  đại  chúng  của  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc nhất định không thể dung 

nạp bạn, vì sao vậy? Phiền não quá nặng, tập khí quá 

nặng. Bạn muốn đến thế giới Cực Lạc, xem thấy thế 

giới  Cực  Lạc  đại  chúng  nhiều  đến  như  vậy,  có  rất 

nhiều  người  không  phải  tu  Bổn  Nguyện  niệm  Phật, 

bạn còn  muốn đuổi họ đi  sao, làm gì  có loại  đạo lý 

này? 



112 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Cho nên những kinh văn này, mỗi câu mỗi chữ 

ý nghĩa sâu rộng vô tận, chúng ta không thể nào xem 

thường.  Hôm  này  lấy  việc  này  giảng  giải  cùng  với 

mọi  người,  hy  vọng  chúng  ta  chân  thật  có  thể  được 

tâm thanh tịnh, chân thật có thể tương ưng với hạnh 

Phổ Hiền “Lễ Kính Chư Phật”. Đặc biệt là ngày nay 

chúng  ta  nói  tôn  giáo  khác  nhau,  chủng  tộc  khác 

nhau,  chúng  ta  cùng  một  tâm  tôn  kính  như  nhau, 

chúng  ta  tôn  kính  đối  với  A  Di  Đà  Phật,  cung  kính 

đối với Thích Ca Mâu Ni Phật, đối với giáo chủ của 

họ cũng cung kính như vậy, nhất định không hề khác 

nhau,  chúng  ta  tôn  kính  đối  với  đồng  tu  niệm  Phật, 

chúng ta cũng tôn kính đối với những tín đồ tôn giáo 

khác  như  nhau,  quyết  định  không  có  phân  biệt,  đây 

gọi  là  tu  hạnh  Phổ  Hiền.  Hay  nói  cách  khác  người 

chân  thật  học  Phật  thì  phải  ở  cảnh  giới  khác  nhau, 

ngay trong hoàn cảnh khác nhau (ngày nay chúng ta 

gọi là hoàn cảnh nhân sự, hoàn cảnh vật chất) tu tâm 

chân thành, đặc biệt là “Oán, Thân bình đẳng”, tu tâm 

thanh  tịnh,  không  khởi  phân  biệt,  không  khởi  chấp 

trước. Đây là tu tâm thanh tịnh bình đẳng, tu tâm giác 

ngộ. 

Giác ngộ giống như chư Phật Bồ Tát, giác mà 

không mê, tịnh mà không nhiễm, tâm từ bi mới chân 

thật sanh khởi. Cho nên nhà Phật nói từ bi, đích thực 

không phải từ bi ngay trong tưởng tượng quan niệm 

thông thường của chúng ta, mà từ bi của nhà Phật là 

“chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác”, 

113 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong  từ  bi  đầy  đủ  những  thứ  này,  mới  gọi  là  từ  bi 

chân thật, thiếu đi một điều, trong từ bi liền khuyết đi 

một góc, không được viên mãn. 

Niệm  thứ  hai:  “Nhị  giả,  ư  nhất  thiết  chúng  sanh, 

 thâm khởi bi tâm, trừ tàn hại ý” - (Hai là, với hết thảy 

chúng sanh, phát khởi bi tâm sâu xa, trừ bỏ ý tàn hại):  

Cái  niệm  này,  thực  tế  mà  nói  chính  là  tam 

phước trong “Quán Kinh” mà trong điều thứ nhất đã 

nói “Từ tâm bất sát” viên mãn. 

 “Ư  nhất  thiết  chúng  sanh”   -  (đối  với  các  chúng 

sanh):  

Trong đoạn kinh văn này chúng ta đặc biệt phải 

chú ý, chữ “Nhất thiết” là Tận hư không, khắp pháp 

giới,  trên  từ  chư  Phật  Bồ  Tát,  dưới  đến  chúng  sanh 

Địa Ngục A Tỳ, tạo tác 5 nghịch 10 ác. Phật Bồ Tát 

vẫn là dùng thanh tịnh nhãn quán sát, tâm bình đẳng 

đối  đãi,  vẫn  cứ  là  chân  thành  từ  bi  mà  giúp  đỡ  họ, 

không ghét bỏ, vì sao vậy? Họ có Phật tánh, Phật tánh 

của họ cùng với Phật tánh của ta là một không phải 

hai, đây chính là cùng đồng một thể sinh mạng. Tại vì 

sao họ tạo tác tội nghiệp? Vì họ mê hoặc “Tình hữu 

 khả nguyên”  24. Chúng ta cũng đã từng qua mê hoặc, 

họ đọa địa ngục, chúng ta cũng đã từng đi một vòng 

trong địa ngục, chúng ta hy vọng người khác có thể 

tha thứ cho ta, giúp chúng ta, trước tiên chúng ta phải 



114 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tha  thứ  người  khác,  giúp  đỡ  người  khác,  vậy  mới 

được. Cho nên ở tất cả chúng sanh: 

 “Thâm khởi bi tâm” - (Phát khởi bi tâm sâu xa):  

“Bi” là gì vậy? “Bi” là cứu khổ cứu nạn. Họ có 

khổ  nạn,  chúng  ta  phải  dùng  tâm  “thậm  thâm  lân 

mẫn”, cứu khổ nạn của họ. 


***** 

(VCD 126) 

 “Trừ tàn hại ý”-  (trừ bỏ ý tàn hại): 

Tàn  hại  tất  cả  chúng  sanh,  “tàn”  là  tàn  nhẫn, 

“hại” là giết hại. 

Chúng  ta  có  hay  không  vậy?  Thật  có,  vô  tình 

hay cố ý xem thấy một  con muỗi, đưa tay đập chết, 

đấy là tàn hại; Trong nhà bếp bạn thấy kiến, một tay 

đè  chết,  là  tàn  hại.  Mỗi  ngày  bạn  đều  đang  làm, 

thường  hay  làm,  có  người  nào  không  làm?  Những 

bạn nhỏ vô tri, hiện tại ở đô thị thì tương đối ít một 

chút,  ở  nơi  nông  thôn,  chúng  tôi  lúc  trước  khi  còn 

nhỏ ở nông thôn, trẻ nhỏ thích bắt con gì? Thích bắt 

chuồn  chuồn  chơi,  thích  bắt  bướm  chơi,  thích  bắt 

chim  chơi,  chơi  đến  khi  chúng  chết,  đấy  là  tàn  hại. 

Loại ý tàn hại này, ý niệm, là tập khí phiền não từ vô 

thỉ kiếp, sát sanh đã nuôi thành thói quen rồi, bất tri 

115 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bất giác thì sẽ tổn hại tất cả chúng sanh, hơn nữa còn 

làm chân thật là rất tàn khốc. 

Đến  khi  nào  bạn  không  những  không  có  hành 

vi tổn hại chúng sanh, đến ý niệm cũng không còn? 

Đương  nhiên  không  phải  là  Bồ  Tát  thông  thường, 

Pháp Thân Đại Sĩ mới làm đến được. 

Ngày nay  chúng ta  muốn học, hành vi tổn hại 

chúng sanh, quyết định không thể tái phạm. Mỗi giờ 

mỗi  phút  phải  nhắc  nhở  chính  mình,  nếu  như  gặp 

những động vật nhỏ này muốn đến tổn hại bạn, bạn 

có phải là muốn lập tức báo thù hay không? Liền đem 

nó giết chết đi? Thông thường chắc chắn là như vậy. 

Hiện  tại  đã  học  Phật  rồi,  Phật  dạy  chúng  ta 

không  được  làm,  muỗi  đến  cắn  ta,  đến  đốt  ta,  ngày 

trước  ta  làm  muỗi,  cũng  đã  từng  đốt  qua  chúng, 

chúng đói rồi, muốn ăn chút gì đó, thì chúng ta cúng 

dường  chúng  một  bữa  cơm  thôi.  Cái  ý  niệm  đó  của 

bạn  liền  chuyển  đổi  lại,  ta  kết  duyên  với  chúng,  ta 

cúng  dường  chúng,  thì  bạn  sẽ  không  sát  hại  chúng. 

Thực tế ra mà nói, phàm việc gì đều không rời khỏi 

nhân quả. Con muỗi này đốt ta, tại vì sao không đốt 

người kia? Vì người kia không có thiếu chúng. Còn ta 

thiếu chúng, chúng đến đốt ta, vừa lúc ta trả nợ. Nếu 

ta  đánh  chết  chúng,  thì  lại  còn  thiếu  thêm  nợ  mạng 

của chúng, về sau còn phiền phức hơn, ta còn phải đi 

thường mạng, đây đều là thật, đều không phải là giả. 



116 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Tất  cả  chúng  sanh  hữu  tình  có  loài  nào  mà 

không  tham  sống  sợ  chết?  Ngày  nay  chúng  ta  lớn 

chúng  nhỏ,  chúng  ta  có  sức  mạnh,  chúng  không  có 

sức  để  kháng  cự.  Thế  nhưng  mây  nước  luân  lưu 

chuyển,  nói  không  chừng  khi  chúng  ta  đến  đời  sau, 

thì  biến  thành  thân  súc  sanh,  thậm  chí  còn  không 

bằng như chúng, còn tội báo đó của chúng khi thọ hết 

rồi  có thể đời sau  được thân người, như  vậy ân oan 

tương báo  lẫn  nhau  đời  đời  kiếp  kiếp,  không hề  kết 

thúc.  Cái  hiện  tượng  này  đáng  thương!  Người  giác 

ngộ  ở  ngay  trong  một  đời  này  trả  nợ,  xong  hết,  đời 

sau khi gặp lại, đồng tu tốt, đạo hữu tốt, ân oán ngày 

trước đã trả xong hết, không còn tạo nữa, đây là chân 

thật giác ngộ. 

Cho nên các vị nhất định phải nên biết, thế gian 

tất  cả  pháp,  chỉ  có  Phật  pháp  là  chân  thật.  Cho  nên 

người xưa gặp được cái cơ duyên này, họ bất cứ thứ 

gì cũng đều có thể buông bỏ, họ phải nắm lấy cái cơ 

hội này, cái cơ duyên này mất đi, rất không dễ gì gặp 

được.  Trên  kệ  khai  kinh,  ngày  ngày  ở  nơi  đó  nhắc 

nhở chúng ta  “Bá thiên vạn kiếp nan tao ngộ”25. 

Ngày nay chúng ta ở nơi đây, dường như nghe 

kinh nghe pháp rất dễ dàng, nhưng cũng  ở ngay nơi 

tòa này có rất nhiều đồng tu từ hải ngoại rất xa đến, 

họ  có  thể  thể  hội  được,  không  dễ  dàng.  Nhất  là  từ 

Trung Quốc đến, nghe nói làm hộ chiếu rất khó, còn 

phải tốn phí dụng rất cao. Họ đến nơi đây để làm cái 

117 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gì? Chẳng qua là muốn nghe được vài thời pháp mà 

thôi. Họ có thể trân trọng cái duyên phận này. Trái lại 

ngày ngày ở nơi đây, dường như là không có việc gì, 

thấy  quá  dễ  dàng,  có  gì  hy  kỳ  đâu?  Sanh  ra  xem 

thường, không biết trân trọng, sau khi qua cái duyên 

phận này rồi, về sau hối hận thì không còn kịp. Cho 

dù hiện tại khoa học kỹ thuật thuận tiện, chúng ta có 

lưu thông băng đĩa, bạn có thể nghe được, thế nhưng 

nghe  băng  đĩa  trong  máy  truyền  hình,  cùng  hiện 

trường hoàn toàn khác nhau. Có rất nhiều đồng tu đều 

nói  với  tôi,  hoàn  toàn  khác  với  hiện  trường,  hiện 

trường  hoàn  toàn  không  như  nhau,  thông  thường 

chúng  ta  gọi  là  từ  trường  không giống  nhau.  Các  vị 

bước vào đạo tràng Cư Sĩ Lâm này, cảm thụ của bạn 

hoàn toàn khác, giảng đường cùng Niệm Phật Đường 

rất là thù thắng, vậy làm sao như nhau được? Cho nên 

chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thật, mới có thể chân 

thật nhổ sạch được gốc bệnh của chính mình. 

Mười  điều  ngay  chỗ  này,  mỗi  một  điều,  mỗi 

một câu, đều cần phải thời gian dài nghe kinh, nghe 

pháp, huân tu, bạn mới chân thật hiểu rõ. Trước tiên 

từ trong hiện hành mà đoạn, đoạn tất cả ác, tu tất cả 

thiện. Tiêu chuẩn của thiện ác: Có lợi đối với chúng 

sanh là thiện, có hại cho chúng sanh là ác, tiêu chuẩn 

là  ở  phía  chúng  sanh,  không  phải  là  ở  phía  chính 

mình;  Còn  từ  chính  mình  mà  nói,  có  lợi  cho  chính 

mình là ác, có hại cho chính mình cũng là ác, đối với 

chính mình chỉ có xấu, không có tốt, vì sao vậy? Phật 



118 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nói tăng thêm ngã chấp, tăng trưởng ngã chấp chính 

là đại ác. 

Kinh  Kim  Cang  các  vị  đều  đã  đọc  qua,  kinh 

văn  không  nhớ  được,  đại  khái  trên  Kinh  Kim  Cang 

nói “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh, vô 

thọ  giả  tướng”,  đều  có  thể  ghi  nhớ  được.  Phật  đã 

giảng  rất  nhiều  lần,  bạn  thấy  Phật  nói  “Vô  ngã 

tướng”: Bạn khởi tâm động niệm tất cả vì ta, cái ngã 

chấp này không thể quên, ngã chấp ngày ngày đang 


thêm lớn, cái thứ này thêm lớn, phiền phức này sẽ to. 

Phật ở trên kinh nói, sáu cõi từ nơi đâu mà có? Sáu 

cõi là do vậy mà ra, bởi vì có ngã chấp thì có sáu cõi. 

Nếu như nói “Vô ngã”, vô ngã thì sáu cõi không còn, 

vĩnh viễn  thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Chúng ta phải 

hiểu  rõ  cái  đạo  lý  này,  sáu  cõi  là  huyễn  tướng  do 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước biến hiện ra; pháp 

giới  bốn  thánh  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  không  có 

chấp  trước,  huyễn  tướng  của  pháp  giới  bốn  thánh, 

nếu  chúng  ta  muốn  đem  cảnh  giới  của  chính  mình 

nâng  lên  cao,  không  còn  luân  hồi  sáu  cõi  nữa.  Hy 

vọng  chính  mình  thành  A  La  Hán,  thành  Bích  Chi 

Phật, thành Bồ Tát, bạn phải đem bốn tướng phá hết, 

chân thật làm đến được vô ngã tướng, vô nhân tướng, 

vô  chúng sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng,  bạn  mới  có 

thể siêu việt luân hồi, bạn mới có thể đến được pháp 

giới bốn thánh. 

Thế nhưng như vậy vẫn không thể ra khỏi mười 

119 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp giới. Vì sao vậy? Bạn vẫn còn cái ý niệm “Vô 

Ngã,  Nhân,  Chúng  sanh,  Thọ  giả”,  vẫn  còn  cái  ý 

niệm này, cho nên bạn không thể ra khỏi mười pháp 

giới. Nếu muốn siêu việt mười pháp giới, cái ý niệm 

này  cũng  phải  đoạn  đi,  cũng  phải  buông  xả,  vậy  thì 

được.  Kinh  Kim  Cang  nửa  bộ  trước  nói  “vô  bốn 

tướng”, nửa bộ sau nói ý nghĩa rất sâu, vô bốn kiến, 

“Ngã  kiến,  Nhân  kiến,  Chúng  sanh  kiến,  Thọ  giả 

kiến”,  chính  là  cái  ý  niệm  này.  Loại  phân  biệt  này 

không  có,  vậy  mới  có  thể  siêu  việt  mười  pháp  giới, 

chứng được pháp giới nhất chân. 

Phật  nói  những  lời  này,  chúng  ta  nghe  rồi, 

tường tận rồi, hiểu rõ rồi, biết được sự việc này như 

thế  nào.  Sau  đó  lại  khẳng  định  những  lời  giáo  huấn 

này  của  Phật  là  giáo  huấn  chân  thật,  chúng  ta  phải 

nên tu học. Phật giảng là chánh pháp, nhất định có lợi 

ích đối với chúng ta. 

Cho nên đối với tất cả chúng sanh không có ý 

niệm  tổn  hại,  nhất  là  đối  với  oan  gia  trái  chủ  của 

chính  mình,  không  nên  có  cái  ý  niệm  này.  Vì  sao 

vậy? Bởi vì cái ý niệm này, cái oan kết này sẽ không 

thể khai mở. Oan gia nên giải không nên kết, không 

nên kết oán với người. Làm thế nào hóa giải? Đối với 

oan  gia  càng  phải  nên  quan  tâm  đến  họ,  càng  phải 

nên  ái  hộ  họ,  càng  phải  nên  giúp  đỡ  họ.  Con  người 

luôn  là  có  cảm  tình,  người  khác  ác  ý  đối  với  ta,  ta 

dùng thiện ý đối với người, lâu ngày dài tháng, nhất 



120 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



định bị cảm hóa; ngược lại mà nói như vậy, ta dùng 

ác ý đối với người, người ta dùng thiện ý đối với ta, 

thời gian lâu dần, chính mình hổ thẹn, tự cảm thấy hổ 

thẹn. Đây đều là chân thật. 

Tôi  học  Phật  so  với  người  thông  thường  đích 

thực  là  có  được  thuận  lợi  một  chút.  Việc  này  trong 

Phật pháp gọi là có thiện căn ngay trong đời quá khứ. 

Trên thực tế ở ngay trong đời này, tôi cũng nhận lấy 

rất nhiều dày vò: Khi tôi đi học ở Nam Kinh, các bạn 

học đều biết, tôi rất biết ăn hiếp bạn học, thấy không 

vừa mắt,  có lúc ngay chỗ sân rộng đông người, liền 

nhục mạ anh ấy. Tôi còn nhớ có một lần, nhớ được ấn 

tượng rất sâu sắc, trong trường học có thi vẽ tranh, tôi 

vẽ  một  bức  được  hạng  thứ  ba.  Được  phần  thưởng 

hạng ba! Bức tranh đó của chúng tôi, lần đó đề mục 

thi vẽ là tả học sinh, học sinh trong vườn trường. Tôi 

vẽ ra là người nào vậy? Tôi vẽ người bạn học mà tôi 

ghét nhất. Anh ấy  đứng ở nơi đó vẽ, tôi liền vẽ anh 

ấy, bức vẽ đó của tôi được hạng thứ ba. Cho nên có 

một số bạn học nói: 

- Ái chà! anh vẽ cũng đẹp quá, hạng thứ ba. 

Tôi nói: 

-  Tôi  vẽ  không  như  các  anh  vẽ,  các  anh  vẽ  là 

tĩnh vật tĩnh, tôi vẽ là động vật. 

121 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bạn  nghĩ xem  tôi ức  hiếp  người đến như vậy. 

Người bạn học đó của tôi  có hàm dưởng, rất là hơn 

người, cho dù khi tôi đối với anh ấy như thế nào, anh 

ấy không nói một câu nào, anh ấy rất có sức định, trái 

lại sau lưng tôi, anh ấy đều tán thán tôi. Cho nên các 

bạn truyền nói lại với anh ấy,  anh ấy tán thán đối với 

bạn, rất bội phục. Tôi nghe rồi rất khó chịu, thật là hổ 

thẹn. Tôi như vậy vẫn xem là không tệ, sau một học 

kỳ, tôi đến xin lỗi với anh ấy. Về sau chúng tôi thành 

bạn tốt với nhau. 

Cho  nên  con  người  luôn  sẽ  bị  cảm  hóa.  Tôi 

nhẫn nhục Ba La Mật là học được từ nơi anh ấy. Về 

sau  tôi  gặp  người  mắng  tôi,  tôi  cũng  học  anh  ấy, 

quyết  không mở  miệng, người ta đánh tôi, tôi quyết 

không đánh lại. Tôi rất kém cỏi, một học kỳ cũng sắp 

gần 4-5 tháng, tôi mới xin lỗi với người, thời gian dài 

đến  như  vậy.  Trong  khi  tôi  gặp  được  những  người 

khác, dùng phương pháp này để cư xử với họ, (người 

bạn học đó của tôi họ Bạch), tôi dùng phương pháp 

này  để  đối  phó  với  người  khác,  thì  đối  phương  ba 

ngày  thì  xin  lỗi  với  tôi,  rất  nhanh.  Như  vậy  có  thể 

thấy được những người đó căn tánh nhạy bén hơn tôi, 

họ ba ngày liền có thể quay đầu, tôi phải ba bốn tháng 

mới quay đầu. Thế nhưng tôi là chân thật quay đầu. 

Cho nên sau khi học Phật tôi cảm thấy người bạn học 

đó của tôi là Bồ Tát, đã độ tôi. Cái phiền não này là 

rất sâu rất nặng, là đại chướng ngại, phàm việc gì đều 

không  thể  nhẫn  nhục,  đây  là  trước  khi  tôi  chưa  học 



122 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Phật,  vậy  mà  ở  trong  trường  học  đã  học  được  nhẫn 

nhục Ba La Mật. 

Cho nên đối với ý niệm tàn hại chúng sanh phải 

đoạn. Ý niệm của chúng ta tuy là có, không thể đoạn, 

tập khí không thể đoạn, nhưng hành vi nhất định phải 

đoạn,  nhất  định  không nên  làm.  Rồi  dần  dần  đem  ý 

niệm đó đoạn hết, vào lúc đó chân thật là một mảng 

từ bi, tự tánh của chúng ta liền hiện tiền. Tự tánh là 

một  mảng  từ  bi,  đối  với  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh, nhất định là tâm từ bi bình đẳng. “Từ” là 

ban vui, “bi” là cứu khổ. 

Niệm thứ ba:  “Tam giả, phát hộ pháp tâm, bất tích 

 sinh mạng, ư nhất thiếp pháp, bất sanh phỉ báng”  – 

(Ba là, phát tâm hộ pháp, chẳng tiếc thân  mạng. Với 

hết thảy pháp, chẳng sanh phỉ báng): 

 “Phát hộ pháp tâm, bất tích sinh mạng” - (Phát tâm 

hộ pháp, chẳng tiếc thân mạng):  

Trong cái tiết này có hai ý nghĩa, hai ý nghĩa là 

một sự việc: “Phát hộ pháp tâm, bất tích sinh mạng”, 

việc này khó. 

Người hộ pháp thế gian có, ở Cư Sĩ Lâm, Tịnh 

Tông Học Hội chúng ta người hộ pháp thì rất nhiều, 

nhưng nếu như nói đến không tiếc sinh mạng, vậy thì 

ít, rất khó tìm được một. Thế nhưng tất nhiên vẫn có 

123 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một thì Phật pháp của Cư Sĩ Lâm mới có hưng vượng 

như vậy. Đó là ai vậy? Cư Sĩ Lý Mộc Nguyên, không 

tiếc thân mạng. Đây là thật không phải là giả, cho nên 

ông có cảm ứng, có Phật Bồ Tát giúp đỡ ông, có thần 

hộ  pháp  giúp  đỡ  ông,  nếu  không  cái  đạo  tràng  này 

không thể nào có được như ngày hôm nay. 

Vào giai đoạn trước, Cư Sĩ Tề của Đông Thiên 

Mục  Sơn  Hàng  Châu,  bà  đến  nơi  đây  để  tham  học, 

hồi báo với chúng ta, bà đã trải qua hộ trì đạo tràng 

Đông  Thiên  Mục  Sơn.  Con  người  bà  đó  cũng  là 

không tiếc sinh mạng, cho nên cảm động chư Phật Bồ 

Tát long thiên hộ pháp đến giúp đỡ bà. Chân thật là 

tay trắng làm nên, một phân tiền cũng không có. Tuy 

là  ở  trong  thời  gian  4  năm  ngắn  ngủi,  làm  cho  đạo 

tràng được hồi phục trở lại, không phải chư Phật Bồ 

Tát hộ trì, quyết định không làm được. Bà có một báo 

cáo rất tường tận, chúng ta đem nó làm thành đĩa ghi 

hình,  tôi  thấy  lúc  nào  đó  tìm  một  cơ  hội,  đem  băng 

ghi hình này chiếu cho các vị mọi người xem. Các vị 

sau khi xem rồi gần giống như là thần thoại vậy: Cái 

đạo  tràng  này  là  thời  đại  vua  Lương  Võ  Đế,  hòa 

thượng Bảo Chí  Công khai sơn kiến lập. Mọi người 

đều biết được hòa thượng Bảo Chí Công là Quán Thế 

Âm Bồ Tát hóa thân đến, cho nên cái đạo tràng này là 

đạo  tràng  Quán  Âm  Bồ  Tát,  nhiều  đời  đã  cho  ra 

không ít tổ sư cao tăng đại đức. Nghe nói hiện tại ở 

trên núi này có Phật, Bồ Tát, có La Hán, có quỷ thần, 

cũng có súc sanh, đều đang ở trên núi này tu hành. Bà 



124 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



có  cái  duyên  với  núi  này,  đến  hộ  trì.  Cái  đạo  tràng 

này  có  hơn  40  năm  không  có  người  ở,  điện  đường 

đều ngã đổ, đều thành hoang phế. Bà nói sau khi bà 

lên núi, xem thấy cảnh tưởng như vậy khóc một trận 

thật lớn, phát tâm, liều mạng cũng phải đem đạo tràng 

xây  dựng  lại.  Vậy  thì  xây  đạo  tràng  phải  có  tiền, 

không  tệ  có  một  số  người  bỏ  ra  một  ít  tiền,  tuy  là 

không nhiều, có bao nhiêu thì xây bấy nhiêu, từ từ mà 

xây. Khi cần phải có cây, người quản lý khu vực sơn 

lâm đó không chịu cho bà, một cây cũng không chịu 

cho bà. Bà quay về cũng không có cách nào, ở trước 

mặt Bồ Tát Quán Âm Bồ Tát Vi Đà mà khóc, hiện tại 

đạo  tràng  bà  phải  làm  sao?  Một  gốc  cây  con  cũng 

không thể tìm được. Bà nói buổi tối hôm đó, mưa to 

gió lớn, nghe bên ngoài âm thanh rất to rất vang, cả 

đêm  không  ngớt.  Đến  sáng  sớm  ngày  hôm  sau,  khi 

vừa mở cửa, có rất nhiều cây to, đều nằm ở trước cửa 

của  bà,  không  biết  từ  nơi  nào  thổi  đến?  Những  câu 

cối  bên  cạnh  phòng  ở  không  hề  bị  tổn  hại  một  cây 

nào, cây to ở các nơi khác, bạt ngay đến gốc thổi đến 

nơi đó, tặng cho bà. Bà đem số cây cối này, hồi phục 

dựng lại những đại điện đó, còn lợi hại hơn Tế Công. 

Đây  đều  là  thật,  không  phải  là  giả.  Cho  nên  hoan 

nghênh  các  vị  đồng  tu đến  Thiên  Mục  Sơn để  tham 

học. Cái băng ghi hình này, tôi phải tìm thời gian để 

chiếu cho các vị xem, không thể nghĩ bàn, những việc 

cảm ứng ở nơi đó của bà thật là quá nhiều, nói không 

hết. Tại vì sao bà có cảm ứng, người khác không có 

125 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cảm ứng? Bà hộ pháp không cần đến mạng, cho nên 

mới cảm ứng được thần hộ pháp, không có chút tâm 

tư riêng, không có vì chính mình, hoàn toàn vì Phật 

pháp, vì chúng sanh, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Nếu  như  chúng  ta hộ pháp,  trong đó còn  có  ý 

niệm vì chính mình, thì không có được cảm ứng, thần 

hộ pháp sẽ không đối đãi với bạn giống như vậy. Cho 

nên chúng ta phải chân thật phát tâm, không tiếc thân 

mạng, pháp mạng, huệ mạng của chúng ta mới có thể 

đến  được.  Sinh  mạng  không  quan  trọng,  huệ  mạng 

quan  trọng,  cho  nên  đạo  tràng  hiện  tại  nó  được  hồi 

phục rồi, đại khái một thôn Di Đà đệ nhất, thực hiện 

ở nơi đó của bà. Hiện tại ở trên núi của bà có hơn 200 

người  ở,  ngày  đêm  niệm  Phật  không  gián  đoạn, 

không có người đến giảng kinh, băng đĩa của chúng 

ta ở bên đây, đại khái họ cũng tìm được một số, mỗi 

ngày  định  thời  gian  để  phát  chiếu  băng  đĩa,  mọi 

người  cùng  nhau  đến  nghe  kinh,  họ  có  một  máy 

truyền  hình,  trên  núi  không  có  điện,  không  có  mở 

đường. Lần này bà đến nói với tôi, tôi nói với bà: 

- Rất tốt, không nên mở đường, không nên kéo 

điện lên, không cần phải tìm lấy phiền phức. 

Xem truyền hình thì phải làm sao? Nơi đó của 

họ  có  một  cái  máy  phát  điện  loại  nhỏ,  chính  là  loại 

máy phát điện ở trên xe hơi. Khi mở máy truyền hình 

thì mở máy phát điện đó, phát điện xem truyền hình 



126 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nghe giảng kinh, sau khi nghe xong thì tắc máy phát 

điện đi. Dùng phương pháp như vậy, rất diệu. Đây là 

đạo tràng tu học chân thật, sau khi chúng ta nghe rồi 

cũng rất cảm động, rất là tán thán, khích lệ bà, chúng 

ta giúp đỡ bà. Ở nơi đó của bà  chân thật  là  một  cái 

đạo  tràng  niệm  Phật,  nếu  như  người  tâm  địa  không 

thành khẩn,  đều  sẽ bị  thần hộ  pháp  đuổi  xuống  núi. 

Cư  sĩ  Tề  rất  từ  bi,  đều  rất  cung  kính  đối  với  mọi 

người, trong đó có một số quỷ thần, dường như là họ 

không có tâm từ bi lớn như vậy, nếu bạn không phải 

là thật tâm, bạn đến nơi đó ở hai ba ngày, liền sẽ có 

phiền phức đến, quỷ thần sẽ tìm bạn gây phiền phức, 

bạn chắc chắn sẽ không thể ở được nơi đó. Cho nên 

vậy tốt, đây là quỷ thần giúp cư sĩ Tề, thanh trừ một 

số người không chân thật tu hành, đều bị họ đuổi đi 

hết,  cho  nên  thôn Di  Đà  này,  cái  Niệm  Phật  Đường 

này, chúng ta phải toàn tâm toàn lực đến ủng hộ nó, 

đến  giúp  đỡ  nó.  Bà  có  thể  không  tiếc  thân  mạng, 

chúng  ta  cũng  không  nên  tiếc  tài  mạng.  Sinh  mạng 

chúng  ta  rất  quan  trọng,  vẫn  không  thể  hy  sinh,  thế 

nhưng  tài  của  chúng  ta  có  thể  giúp  cho  bà.  Bà  là 

không  tiếc  thân  mạng,  cao  hơn  so  với  chúng  ta  một 

giai tầng, chúng ta không bằng như bà. Cư sĩ Tề làm 

đến được rồi, đáng được để chúng ta học tập. 

 “Ư  nhất  thiết  pháp,  bất  sanh  phỉ  báng”-  (Với  hết 

thảy pháp, chẳng sanh phỉ báng): 

Bà chân thật không có tâm phân biệt, chân thật 

127 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cung  kính.  Bởi  vì  ở  trên  núi  quá  khổ,  sau  khi  đạo 

tràng xây xong, thì hy vọng có người xuất gia đến ở, 

cho dù là bạn tham Thiền cũng tốt, tu Mật cũng tốt, tu 

pháp nào cũng tốt, chỉ cần mặc trên mình pháp phục 

xuất gia, bà liền đối đãi với bạn xem như là Phật Bồ 

Tát,  bà  không  có  phân  biệt,  luôn  hy  vọng  có  người 

xuất  gia  ở,  rất  là  cung  kính  đối  với  người  xuất  gia, 

chăm sóc chân thật  là hết  mức  chu đáo. Người xuất 

gia  ở  nơi  đó  hưởng  phước,  không  niệm  Phật,  bảo 

người tham Thiền, bảo người đọc Chú, kết quả đều bị 

những  thần  hộ  pháp  này  đuổi  xuống  núi.  Làm  cách 

nào  đuổi?  Bà  nói  pháp  sư  buổi  tối  đi  ngủ,  khi  sáng 

sớm  thức  dậy,  không  biết  làm  thế  nào  bị  người 

khiêng để ở bên ngoài hồ nước, hoặc là khi đang ngồi 

Thiền,  bỗng  nhiên  dường  như  bị  người  sô  ngã,  ngã 

đến mặt xanh, chỗ này bị xước, chỗ kia bầm tím, đau 

một  vùng.  Cho  nên  đều  biết  thần  hộ  pháp  đuổi  họ 

xuống núi. Những người này đều nói với cư sĩ Tề: “Ở 

nơi đây tôi không thể ở, ngày mai tôi xin phép ra đi”. 

Cho nên sau cùng hiện tại biết được rồi, không phải 

là người chân thật niệm Phật, không luận tu học một 

pháp môn nào, ở nơi đó đều không thể ở, đều sẽ bị 

những quỷ thần này đuổi xuống núi. 

Cho nên khẳng định ở nơi đó là đạo tràng niệm 

Phật, Phật Bồ Tát rất từ bi  “Bất hủy kỳ hạnh” (chẳng 

hủy hoại hạnh của họ), thế nhưng quỷ thần thì không 

được, họ xem thấy không vừa mắt. Cư sĩ Tề chân thật 

làm  được,  bạn  thấy  bà  không  có tâm  phân  biệt,  cho 



128 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



dù tu pháp môn gì, bà đều cung kính cúng dường bạn, 

thế nhưng quỷ thần thì đuổi đi, sẽ không cho bạn ở. 

Nơi đó có một  số quỷ thần, cư  sĩ Tề gặp được, quỷ 

thần này đã từng nói  với  cư  sĩ Tề là “tôi vừa từ địa 

ngục ra, khi bà vừa mới đến, chúng tôi cũng không ưa 

bà,  cũng  muốn  đuổi  bà  đi,  thế  nhưng  xem  thấy  bà, 

tâm  của  bà  không  xấu,  không  vì  chính  mình,  vì  đại 

chúng, cho nên chúng tôi mới chuyển đổi ý niệm lại, 

giúp  đỡ  bà”.  Họ,  những  quỷ  thần  đó  cũng  là  phàm 

phu,  không  phải  thánh  nhân.  Cho  nên  ở  nơi  tất  cả 

pháp, quyết định không có cái tâm hủy báng, không 

chỉ là pháp mà Phật đã nói không thể hủy báng, pháp 

ở trong tất cả các tôn giáo khác cũng không được hủy 

báng. Chúng ta chỉ có thể phân biệt tà chánh, không 

cần  phải  hủy  báng,  hủy  báng  thì  sai.  Sai  ở  chỗ  nào 

vậy? Sai ở tâm của chính mình không thanh tịnh, tâm 

của chính mình không bình đẳng, tâm của chính mình 

không chân thành. 

Đại  Sư  Huệ  Năng  lục  tổ  Thiền  tông,  ở  trong 

“Đàn Kinh” nói rất hay “Nếu là người chân chính tu 

hành, thì không thấy lổi thế gian”. Chúng ta còn xem 

thấy  lỗi  thế  gian,  y  theo  tiêu  chuẩn  đó  của  Ngài  thì 

chúng ta không phải là một người chân thật tu hành. 

Lời nói này giảng thế nào? Người chân thật tu hành 

chỉ  lo  tu  “Giác-Chánh-Tịnh”  của  chính  mình,  chỉ  lo 

tu tâm thanh tịnh của chính mình, tâm giác ngộ, tâm 

chân  thành.  Vừa  xen  tạp  lổi  thế  gian,  thì  tâm  của 

chúng  ta  không  thành,  không  tịnh,  không  bình.  Do 

129 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đây có thể biết thế gian có thiện ác hay không? Có! 

Có  tốt  xấu  hay  không?  Có!  Chúng  ta  phải  ở  trong 

những bất bình, tu tâm bình đẳng, tu tâm thanh tịnh, 

bạn mới là một người chân thật tu hành. 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  rất  hay,  người 

chân thật tu hành chỉ có một mình mình. Ngoài chính 

mình ra, đều là thiện tri thức, đều là chư Phật Bồ Tát, 

đó là một  người chân thật  tu hành, gọi là Thiện  Tài 

Đồng Tử. 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  không  có  bạn  học,  ngay 

trong  mắt  của  Ngài  xem  thấy,  đều  là  thiện  tri  thức, 

đều là chư Phật Bồ Tát thị hiện dạy Ngài, trong 53 vị 

thiện  tri  thức  có  thiện  có  ác,  nam  nữ  già  trẻ,  các 

ngành các nghề, thảy đều có, Thiện Tài Đồng Tử học 

bằng cách nào? Chân thật tu hành, trải sự luyện tâm, 

trải là thông qua, bao gồm tất cả mọi người, bao gồm 

tất  cả  sự  việc  thảy  đềuq  tiếp  xúc,  xem  nhiều,  nghe 

nhiều,  tiếp  xúc  nhiều,  ở  ngay  trong  đó  rèn  luyện 

thanh tịnh bình đẳng giác của chính mình, đây gọi là 

chân  tu  hành,  không  phải  phải  quấy  tốt  xấu  đều 

không  biết.  Nếu  phải  quấy  tốt  xấu  đều  không  biết, 

con người đó không phải biến thành mất trí rồi sao? 

Thành  Phật  mà  trở  thành  mất  trí  thì  ai  cũng  không 

muốn  làm.  Mọi  thứ  đều  rõ  ràng,  mọi  thứ  đều  tường 

tận, đây là trí tuệ Bát Nhã. Tuy mọi thứ rõ ràng, mọi 

thứ  tường  tận,  họ  lại  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước, lại không khởi tâm, không động niệm, đó mới 



130 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



gọi là chân thật tu hành. 

Phàm phu chúng ta không được, phàm phu thấy 

sắc  nghe  tiếng,  mọi  thứ  tường  tận,  khởi  tâm  động 

niệm, cho nên không phải chân thật tu hành. 

Người  trời  Vô  Tưởng  không  khởi  tâm,  không 

động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  họ 

mọi  thứ  đều  không  biết,  cho  nên  cũng  không  được, 

đây gọi là ngoại đạo. 

Cho nên khó là khó ở ngay chổ này, mọi thứ rõ 

ràng,  mọi  thứ  tường  tận,  lại  không  khởi  tâm  không 

động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  đây 

mới  gọi  là  thật  tu  hành,  thành  tựu  thanh  tịnh  bình 

đẳng  giác  chính  mình.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác 

chính  là  A  Di  Đà  Phật,  chính  là  chư  Phật  Như  Lai, 

hay nói cách khác thanh tịnh bình đẳng giác thì thành 

Phật. 

Cho  nên  chúng  ta  ở  trong  tất  cả  pháp,  nếu  có 

chút  phân  biệt  chấp  trước  thì  sai.  Hủy  báng  thì  đặc 

biệt sai lầm. Chúng ta phải hiểu được thâm ý của cái 

tầng này. Cho nên người chân thật tu hành tất cả mọi 

người đều là người thiện, tất cả mọi người đều là Phật 

Bồ  Tát.  Không  chỉ  tất  cả  mọi  người,  tất  cả  chúng 

sanh cũng là như vậy, muỗi kiến đều là thiện tri thức, 

đều là chư Phật Như Lai thị hiện cho chúng ta xem, 

cho nên tất cả thời, tất cả mọi nơi, ngay trong tất cả 

131 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cảnh  giới,  chư  Phật  Bồ  Tát  đại  từ  đại  bi,  làm  ra  rất 

nhiều thị hiện cảnh tỉnh chúng ta, xúc động thiện căn 

của chúng ta, đề khởi cảnh giác của chúng ta. Chúng 

ta phải đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện. Tu tất cả thiện, 

quả báo của thiện hiện tiền; Tạo tất cả ác, quả báo của 

ác  thì  không  thể  tránh  khỏi.  Vậy  tất  cả  chúng  sanh 

chẳng phải là chư Phật Bồ Tát thị hiện ra sao, chẳng 

phải  là  mỗi  giờ  mỗi  phút,  đang  xúc  tiến  chúng  ta, 

khích lệ chúng ta, một lòng hướng đạo. 

Một lòng hướng đạo (chính là một lòng hướng 

giác, giác mà không mê, chánh mà không tà, tịnh mà 

không nhiễm), lại không hại pháp thế gian, lại không 

hủy chúng sanh hạnh. Bạn thấy cái này thật viên mãn, 

thật tự tại, cho nên chúng ta mới chân thật có thể thể 

hội được một chút. 

Bồ Tát Phổ Hiền nói  “Hằng thuận chúng sanh, 

 tùy hỷ công đức”.  Nếu như chúng ta không có những 

năm huân tập kinh giáo, thì những kinh giáo này bày 

ra ngay trước mắt chúng ta, chúng ta cũng không thể 

hội được cái ý nghĩa này, không biết bắt đầu học từ 

đâu.  Cho  nên  thời  gian  huân  tập  dài  đến  như  vậy, 

hôm nay mới tường tận đôi chút. Vốn dĩ chính ngay 

trong  cuộc  sống  thường ngày,  chính  ngay  trong  làm 

việc thù đáp qua lại, đúng như người xưa thường nói 

sau  khi  ngộ  rồi   “Đầu  đầu  thị  đạo,  tả  hữu  phùng 

 nguyên”  26.  Chưa  ngộ,  có  nghĩ  thế  nào  cũng  nghĩ 

không thông, có làm thế nào cũng làm không được, 



132 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



không biết phải bắt tay vào từ chỗ nào. 

Cho nên sau khi tường tận, chúng ta phải phát 

tâm hộ pháp, không tiếc thân mạng, đặc biệt là đồng 

tu xuất gia, phải vì pháp quên mình. Ngày nay chúng 

ta chỉ cần chịu một chút khổ cực, thì đã không nhẫn 

chịu  được,  vậy  thì  đạo  nghiệp  làm  sao  có  thể  thành 

công? 

Thực tế mà nói chúng ta ngày nay điều kiện đời 

sống  vật  chất  quá  dồi  giàu,  hoàn  cảnh  chúng  ta  học 

tập rất ít nơi có thể so được với chúng ta, thế nhưng 

chúng  ta  chính  mình  vẫn  không  thể  chân  thật  dụng 

công, vẫn cứ giãi đãi phóng túng, có nói thế nào cũng 

nói  không  thông.  Do  nguyên  nhân  gì?  Quá  yêu  tiếc 

đối với sinh mạng của chính mình, một chút thiệt thòi 

cũng không được, một chút khổ cũng không chịu nổi, 

thì làm sao có thể thành công! 

Tôi vào năm xưa hoàn cảnh tu học không bằng 

như  các  vị,  điều  kiện  vật  chất  rất  thiếu  kém.  Các  vị 

ngày nay có được quyển kinh quá dễ dàng, chúng tôi 

ngày trước đọc quyển kinh phải chép tay. Quyển kinh 

mà  chúng  tôi  dùng để  giảng, từ đâu  mà  có?  Từ  bản 

khắc đồng. Đại khái các vị hiện tại nói bản khắc đồng 

thì  rất  ít  người  biết.  In  dầu,  chúng  ta  chính  mình  đi 

chép kinh, chính mình tự khắc bản đồng, thính chúng 

cũng không nhiều, một hai trăm người, in ra một hai 

trăm bản kinh, làm gì có được điều kiện đời sống tốt 

133 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



như  thế  này?  Không  có!  Mọi  thứ  lúc  đó  đều  kém 

khuyết, thế nhưng chúng tôi học được rất phấn khởi, 

học được rất vui. Học giảng kinh những ngày tháng 

đó, không hề có một đồng tu nói khi học giảng kinh 

mà  buổi  tối  họ  đi  ngủ  đã  từng  ngủ  được  ngon  giấc, 

không  có,  khi  ngủ  nằm  mộng  vẫn  đang  học  giảng 

kinh, ăn cơn chân thật cũng không biết mùi vị, toàn 

bộ tinh thần đều tập trung vào học tập. Sơ học giảng 

kinh, trình độ văn hoá rất thấp, bạn học chúng tôi có 

hơn 20 người, phân nửa là trình độ tiểu học, học qua 

sơ  trung  đại  khái  có  7-8  người.  Tôi  dường  như  nhớ 

được  là  học  qua  đại  học  chỉ  có  một  người,  có  một 

người học qua  chuyên  khoa,  một  người  học  qua  đại 

học,  nhưng  lại  đại  học  thì  chưa  tốt  nghiệp,  còn  hơn 

phân nửa là tốt nghiệp tiểu học. Lão sư Lý dạy cái lớp 

này  thật  cừ  khôi,  để  mỗi  học  trò  đều  có  thể  lên  đài 

giảng kinh, dạy bằng cách nào? Giảng lại! Hoàn toàn 

giảng lại, nhất định không được thêm vào ý kiến của 

chính mình, bạn giảng sót thì không hề gì, bạn không 

được thêm vào, bạn thêm vào là nhất định không cho 

phép. Hoàn toàn chiếu theo lời giảng của lão sư, cho 

nên  lão  sư  giảng  trước  một  lần  cho  chúng  tôi  nghe, 

sau khi  chúng tôi nghe rồi, thì  hoàn toàn chiếu  theo 

lời giảng của ông. Vào lúc đó không có máy ghi âm, 

vậy  làm  sao  để  nhớ?  Phải  nhờ  vào  tất  cả  đồng  học, 

lão sư giảng kinh, mỗi  một người chúng tôi đều ghi 

chép,  tôi  ghi  bị  sót  câu  này,  thì  câu  đó  bạn  kia  ghi 

được, gom lại hết  tất cả ghi  chép của  các bạn,  cung 



134 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



cấp  cho  người  lên  giảng  để  cho  anh  ấy  tham  khảo, 

anh  ấy  đem  đi  chỉnh  lý,  viết  ra  một  bản  thảo  hoàn 

chỉnh,  anh  ấy  viết  ra  một  bản  thảo  để  giảng  hoàn 

chỉnh, giảng cho chúng tôi nghe, giảng cho bạn cùng 

học  nghe,  giảng  cho  thầy  giáo  nghe.  Sau  khi  chúng 

tôi  nghe  xong,  mỗi  một  bạn  học  phải  phê  bình,  sau 

cùng thì  lão  sư phê bình, đây là  một  buổi giảng thứ 

nhất; Sau những phê bình này, sau khi bạn nghe rồi, 

bạn  liền  cải  tiến,  ngày  hôm  đó  lại  lên  giảng  lần  thứ 

hai,  lần  thứ  hai  vẫn  là  giảng  cho  các  bạn  cùng  học 

nghe, lại phê bình; Lần thứ ba lên đài giảng là cho đại 

chúng nghe,  sau  khi  giảng  xong  chẳng  phải  là  xong 

việc, sau khi giảng xong, lão sư lại triệu tập hết các 

bạn lại, làm một cuộc kiểm thảo cải tiến, cách học là 

như vậy. 

Cho nên học đến mỗi một người đều rất là khổ 

cực, thế nhưng vẫn là không tệ, không có người nào 

thoái tâm, đều có thể dõng mãnh tinh tấn. Thế nhưng 

người  có  thể  duy  trì  đến  ngày  nay  thì  không  nhiều, 

chúng tôi ngay trong hai mươi mấy người này duy trì 

đến ngay nay e rằng không đến được 5 người. Đây là 

nguyên  nhân  gì?  Không  được  rời  khỏi  giảng  đài  thì 

bạn  mới  có  thể  thành  tựu,  nếu  như  bạn  có  3  tháng 

không giảng, nửa năm không giảng, chỉ cần 3 tháng 

không  giảng  thì  gần  quên  hết  rồi,  nửa  năm  không 

giảng thì không còn muốn lên giảng. 

Các  vị  thử  nghĩ  xem,  bồi  dưỡng  nhân  tài  chân 

135 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật  là  khốn  khó,  lớp  bồi  dưỡng  chúng  ta  có  nhiều 

học sinh như vậy, tương lai có được mấy người thành 

tựu thì rất khó nói. Nếu bạn muốn mỗi một học trò, 

tất cả đều có thành tựu thì là việc không thể nào. Học 

trò  nào  có  thành  tựu?  Là  học  trò  biết  nắm  lấy  cơ 

duyên, quyết không bỏ đi giảng đài, thì họ nhất định 

thành  tựu.  Phải  chính  mình  phát  tâm,  đây  chính  là 

phải  phát  tâm  hộ  pháp,  không  tiếc  thân  mạng,  bạn 

mới có thể làm được. Cái gì cũng đều có thể hy sinh, 

cái  gì  cũng  đều  có  thể  buông  xả,  nhưng  giảng  kinh 

không buông xả, việc giảng kinh thì nhất định không 

buông  xả.  Mỗi  ngày  phải  giảng;  Không  có  người 

nghe, tìm người, tìm người mà bạn quen biết, dặn bảo 

nhờ họ đến nghe, chân thật là như vậy, cầu người đến 

nghe;  Sau  khi  nghe  rồi,  thỉnh  giáo  với  họ,  xin  phê 

bình, xin chỉ giáo, ngày ngày cầu tiến bộ; Khi người 

khác giảng kinh nhất định phải đến nghe, vì sao vậy? 

Mới có thể học, họ có chỗ nào giảng được hay, chúng 

ta  có  thể  chọn  lấy,  chỗ  nào  giảng  không  được  tốt, 

tương  lai  chúng  ta  lên  đài  giảng  phải  nên  tránh,  thì 

bạn  sẽ  học  được  cái  bạn  cần  học.  Đồng  thời  người 

khác giảng kinh đến nghe là kết pháp duyên. 

Các vị, mọi người đều biết pháp duyên của tôi 

tốt, đây là thật, có thể nói ở ngay trong cùng một thời 

với chúng tôi, pháp duyên không được thù thắng như 

vậy, do nguyên nhân gì vậy? Tôi chịu kết duyên, bạn 

không  kết  duyên  với  chúng  sanh,  thì  duyên  này  từ 

đâu  mà  có?  Duyên  này  không  phải  từ  trên  trời  rơi 



136 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



xuống, phải kết duyên với chúng sanh. 

Tôi đã từng nói qua với các vị, tôi đến một chùa 

miếu nào, đến một đạo tràng nào, khi bước vào, đây 

là lễ tiết thông thường phải lạy Phật ba lạy, tôi lạy ba 

lạy,  nhưng  lời  nguyện  không  giống  như  các  vị:  Tôi 

lạy thứ nhất, hứa nguyện kết duyên với đạo tràng này, 

về sau tôi đến nơi đó giảng kinh; Lạy thứ hai, nguyện 

cùng với pháp sư trụ trì đạo tràng, pháp sư thường trụ 

có duyên, họ sẽ không ghét bỏ tôi; Cái lạy thứ ba, tôi 

lạy chúc nguyện kết duyên cùng với tất cả tín đồ của 

cái đạo tràng này, tôi đến giảng kinh, họ đều sẽ đến 

nghe. Ba lạy của tôi không giống như ba lạy của các 

vị, ba lạy của các vị là trống không, ba lạy của tôi là 

có  điều  kiện,  người  có  thiện  nguyện,  nhất  định  sẽ 

thành tựu. 

Cho nên phải thật có tâm hộ pháp, thật có tâm 

hoằng pháp, cái duyên này càng kết càng sâu, hoằng 

pháp của chúng ta càng ngày càng thuận lợi, việc này 

chính  là  như  vậy.  Ngày  nay  chúng  ta  nhờ  vào  khoa 

học kỹ thuật, đem cái duyên của chúng ta mở rộng ra. 

Hiện trường giảng kinh, thông qua đường truyền lập 

tức  đưa  đến  toàn  thế  giới,  cùng  đồng ở  cái  thế  gian 

này, nơi nào mở máy vi tính của họ ra, họ đều có thể 

thu xem được. 

Rộng  kết  pháp  duyên,  rộng  kết  thiện  duyên; 

Sinh mạng không cần quan tâm, huệ mạng phải quan 

137 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm; Nhục thân không cần lo, pháp thân phải nên lo; 

Lợi  ích  chính  mình  không  cần  quan  tâm,  lợi  ích 

chúng sanh thì cần phải quan tâm. Thường hay nghĩ 

như vậy, chúng ta mới chân thật có thể phát khởi tâm 

hộ pháp. Chúng ta chăm chỉ nỗ lực học tập chính là 

hộ pháp, nếu chúng ta học không được tốt thì làm sao 

có  thể  làm  cho  Phật  pháp  trường  tồn  thế  gian  chứ? 

Làm sao có thể giúp chúng sanh giác ngộ? 

Mười  câu  này  chưa  giảng  xong,  thời  gian  hết 

rồi, hôm nay chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 


***** 

(VCD 127) 

Lần  trước  giảng  đến  đại  đức  xưa  đối  với 

nguyện  thứ  18  có  rất  nhiều  cách  nói,  chúng  ta  đem 

mười niệm trong “Bồ Tát Di Lặc Sở Vấn Kinh” nói, 

đặc biệt nêu ra. Tôi đã giới thiệu qua với các vị “Bồ 

Tát Di Lặc Sở Vấn Kinh” còn có một tên nữa là “Phát 

Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”. Ngày trước 

chúng ta ở nơi đây, tôi đã từng tỉ mỉ giảng qua một 

lần. Bộ kinh  này đối  với người tu hành hiện đại  mà 

nói,  không  luận  là  tại  gia  xuất  gia  đều  rất  là  quan 

trọng.  Mười  niệm  ở  trong  đây,  cảnh  giới  tuy  là  rất 

cao,  không  phải  chúng ta  có  thể  làm  đến  được.  Thế 



138 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nhưng tuy là không làm được, cũng phải là tâm luôn 

hướng đến, tận khả năng mà học tập, đối với tiêu trừ 

tai nạn của chúng ta có tính giúp đỡ nhất định. 

Hiện  tại  cái  thế  gian  này,  các  vị  có  thể  rất  rõ 

ràng, rất tường tận mà quán sát được, thiên tai nhân 

họa  mỗi  năm  một  nhiều  hơn,  lần  sau  nghiêm  trọng 

hơn lần trước. Có rất nhiều đồng tu hỏi tôi về những 

tai họa này. Tôi nói với họ, “Cái tai nạn này vừa mới 

bắt  đầu,  vẫn  còn  tai  nạn  nghiêm  trọng  ở  phía  sau”. 

Tai nạn do đâu mà phát sanh? Phật nói cho chúng ta 

nghe rất rõ ràng, chúng ta phải  có thể thể hội được, 

lời  nói  của  Phật  mỗi  câu  đều  là  lời  giáo  huấn  chân 

thật. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay   “Nhược  Bồ 

 Tát  hữu  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng, 

 thọ giả tướng, tức phi Bồ Tát”27. Do đây có thể biết 

Bồ  Tát  đều  đã  lìa  bốn  tướng,  huống hồ  là  Như  Lai. 

Cho nên Phật, Bồ Tát “không có ta”. “Không có ta”, 

chính là không có tự tư tự lợi, không có “Tham-Sân-

Si-Mạn”. 

Chúng  ta  đọc  được  ở  trên  kinh  Hoa  Nghiêm 

“Phật thân quảng đại biến thập phương”28. Thân của 

chúng ta cùng thân Phật không hề khác nhau (cái bài 

kệ này, nếu chúng ta định giảng cũng phải mất hết hai 

giờ  đồng  hồ,  mới  có  thể  đem  nó  giảng  xong),  thân 

của  chúng  ta  cùng  thân  Phật  là  một  thân,  Phật  giác 

139 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngộ, còn chúng ta mê hoặc. Hàm nghĩa trong đây nói 

với  chúng  ta  hư  không pháp giới  tất  cả  chúng  sanh, 

một  cái  tâm,  chân  tâm;  Một  cái  tánh,  Như  Lai  bổn 

tánh;  Một  cái  thân,  pháp  thân  thanh  tịnh.  Ai  hiểu 

được? Người hiểu được thì gọi là Pháp Thân Đại Sĩ, 

thì gọi là chư Phật Như Lai; Người không hiểu thì gọi 

là phàm phu. Thế nhưng chân tướng sự thật không có 

quan hệ với hiểu hay không hiểu, người hiểu chúng ta 

gọi  là  giác  ngộ,  người  không  hiểu  gọi  là  mê  hoặc, 

chân tướng sự  thật không có mê ngộ, tâm không có 

mê ngộ, tánh cũng không có mê ngộ, pháp thân cũng 

không có mê ngộ. Chúng ta phá mê khai ngộ, tai nạn 

liền không còn. 

Tai nạn từ nơi đâu mà đến? Trên kinh nói được 

rất  rõ  ràng:  Hồng  thủy  là  tâm  tham  của  chúng  sanh 

cảm  đến,  tham  là  nước;  Hỏa  tai,  chiến  tranh  là  tâm 

sân hận chiêu cảm đến; Phong tai là ngu si chiêu cảm 

đến; Địa chấn là ngạo mạn chiêu cảm đến. Cho nên 

chúng sanh một ngày từ sớm đến tối tạo ra nghiệp gì? 

“Tham-Sân-Si-Mạn”,  chiêu  cảm  đến  là  phong  tai, 

thủy tai, hỏa tai, động đất, từ do đây mà ra. Trên Phật 

kinh  có  loại  cách  nói  này,  nhưng  khoa  học  gia  hiện 

tại không thừa nhận. Vì sao vậy? Họ vẫn chưa chứng 

minh được vì khoa học vẫn chưa phát triển đến ở cái 

trình độ này, có lẽ phải qua vài mươi năm nữa khoa 

học gia mới có thể đem nó chứng thật. Tuy rằng, Phật 

ở trên kinh nói ra những đạo lý này, khoa học gia cận 

đại đã chứng minh được không ít rồi. Cho nên  khoa 



140 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



học  càng  tiến  bộ  thì  càng  có  sự  hỗ  trợ  đối  với  Phật 

pháp. Chỗ này không giống như các tôn giáo khác, vì 

sao?  Vì  Phật  có  thể  đem  cội  gốc  của  tai  nạn  nói  ra 

cho chúng ta nghe, chúng ta không từ ở nơi đây mà 

bắt tay vào thì làm sao tiêu tai khỏi nạn? 

Cho nên Phật Bồ Tát ra đời, việc của các Ngài 

làm  là  việc  lớn  đệ  nhất  đẳng  của  thế  gian,  chính  là 

giác ngộ chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh phá 

mê khai ngộ để bạn đối với tất cả người, sự, vật chắc 

thật có thể sanh khởi được trí tuệ chân thật. 

Người hiện tại vì sao mờ mịt đến như vậy? Tại 

vì  sao  tạo  nghiệp?  Truy  cứu  tận  cùng  cái  nguyên 

nhân, lỗi lầm chính là không tiếp nhận giáo dục của 

thánh hiền. Cả thảy thế giới ngày nay đem giáo dục 

của thánh hiền thảy đều bỏ qua một bên, còn cái mà 

con  người  học  là  gì?  Học  tập  là  giáo  dục  công  lợi. 

Loại giáo dục này dạy người tranh danh đoạt lợi, tổn 

người lợi mình, loại giáo dục này tăng thêm “Tham-

Sân-Si-Mạn”.  Ở  nơi  nào  “Tham-Sân-Si-Mạn”  nhiều 

thì ở nơi đó tai nạn nhiều, ở nơi nào lòng người thuần 

phát,  trung  thực,  giữ  pháp  luật,  ý  niệm  “Tham-Sân-

Si-Mạn” ít thì ở nơi đó sẽ không có tai nạn. 

Cho  nên  các  vị  tỉ  mỉ  mà  quán  sát  qua  lịch  sử 

hoàn cảnh các khu vực trên thế giới của những ngày 

trước, tỉ mỉ quán sát hiện tại hoàn cảnh các khu vực 

trên  thế  giới,  liền  minh  chứng  lời  của  Phật  nói  là 

141 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không sai. Phật dạy bạn “Tín-Giải-Hành-Chứng”, đến 

giai đoạn sau cùng là bảo bạn đem nó “Chứng thực”, 

cho nên nó không phải là mê tín. Phàm hễ không thể 

chứng minh, vậy thì không đáng tin. Phật nói ra mỗi 

câu mỗi chữ, bạn đều có thể ở trên thực tế cầu chứng, 

cho nên nó là học vấn chân thật, giáo huấn chân thật. 

Lần  trước  chúng  ta  đã  giới  thiệu  mười  niệm  này, 

giảng đến: 

Niệm  thứ  ba:   “Phát  hộ  pháp  tâm,  bất  tích  thân 

 mạng,  ư  nhất  thiết  pháp,  bất  sanh  phỉ  báng”   (Phát 

tâm  hộ  pháp,  chẳng  tiếc  thân  mạng;  với  hết  thảy 

pháp, chẳng sanh phỉ báng) – (tiếp theo): 

 “Phát hộ pháp tâm, bất tích thân mạng” - (Phát tâm 

hộ pháp, chẳng tiếc thân mạng) : 

Ý  nghĩa  của  câu  nói  này  không  thể  nói  hết. 

Chúng  ta  cần  phải  nên  biết  thời  đại  hiện  đại  này, 

chính là Thế Tôn ở trên “Kinh Lăng Nghiêm” đã nói 

“Tà sư thuyết pháp, như cát sông Hằng”. 

Cái gì gọi là tà sư? Pháp nói ra trái ngược với 

thánh hiền, pháp nói ra khiến cho tất cả chúng sanh, 

sanh khởi phải quấy nhân ngã, sanh khởi “Tham-Sân-

Si-Mạn”, đó chính là tà sư nói pháp. Nếu như là Phật 

pháp,  pháp  mà  Phật  nói  ra,  quyết  định  dạy  tất  cả 

chúng  sanh  được  thanh  lương  tự  tại,  dứt  trừ  đi  phải 



142 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



quấy nhân ngã, đoạn tận “Tham-Sân-Si-Mạn”, phiền 

não nhẹ, trí tuệ thêm lớn, đây là Phật pháp. Cho nên 

hộ pháp thật là không dễ dàng. 

“Bất  tích  thân  mạng”  (chẳng  tiếc  thân  mạng). 

Câu nói này chân thật nói đến vô cùng khẩn thiết, nếu 

như thương tiếc thân mạng của chính mình, thì không 

dám hộ pháp, cần phải xả bỏ thân mạng cũng không 

thương  tiếc,  hy  vọng  chánh  pháp  có  thể  thường  trụ 

thế gian, vì sao vậy? Chánh pháp có thể cứu độ tất cả 

chúng sanh. Chánh pháp dùng phương thức gì để cứu 

độ? Giúp cho bạn khai mở trí tuệ. Chỉ cần bạn có trí 

tuệ chân thật, không luận việc gì, bạn tự nhiên liền sẽ 

xử lý rất thỏa đáng, đây chính là độ chúng sanh. Chỉ 

có  Phật  pháp  dạy  người,  giáo  học  của  Phật  đà,  giáo 

dục của Phật đà, chân thật có thể giúp người đoạn ác 

tu thiện, phá mê khai ngộ, chuyển phàm thành thánh. 

Vừa rồi có đồng tu đến nói với tôi, oan gia trái 

chủ của lão cư sĩ Trần Quang Biển lại  tìm đến. Lần 

này  đến  thái  độ  rất  là  lương  thiện,  họ  nói  với  đại 

chúng chúng ta ở nơi đây, họ rất cảm tạ Phật pháp đã 

giúp đỡ họ. Cư Sĩ Lâm ở đây có thần hộ pháp, vốn dĩ 

họ  không  thể  bước  vào,  thế  nhưng  bởi  vì  lão  cư  sĩ 

Trần là Lâm trưởng ở nơi đây, họ có quan hệ với lão 

cư sĩ Trần, cho nên lưới của thần hộ pháp mở ra một 

mặt, mở cửa để họ bước vào. Thế nhưng thời gian lưu 

lại không dài, họ rất là muốn nghe “Kinh Địa Tạng”, 

họ  hỏi  đến  nơi  nào  thì  có  thể  nghe  được?  Cho  nên 

143 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiện  tại  các  đồng tu  chúng  ta  ở  lầu  2 mở  phát  băng 

ghi hình của Kinh Địa Tạng để cho họ đến nghe. 

Sau khi tôi nghe lời nói này rồi, nhất định phải 

cúng bài vị cho họ, lầu 4, lầu 5, lầu 2 đều cúng bài vị, 

như vậy những quỷ thần này đối với những hoạt động 

của  Cư  Sĩ  Lâm  không  bị  chướng  ngại.  Tôi  thường 

hay nói với các đồng tu, cái đạo tràng này có Phật Bồ 

Tát, có Long Thiên hộ pháp, có những quỷ thần này, 

những oan gia trái chủ này của lão cư sĩ Trần, đều sẽ 

biến thành hộ pháp của Cư Sĩ Lâm. 

Tôi  vào  mấy  năm  trước  cũng  đã  mời  một  số 

quỷ thần đến bên đây để hộ trì, cho nên cái đạo tràng 

này trang nghiêm, không khí tốt, từ trường tốt, chúng 

sanh  tu  hành  ở  nơi  đây  nhiều,  số  mắt  thịt  chúng  ta 

không  nhìn  thấy  nhiều  hơn  so  với  nhìn  thấy  được, 

không biết là nhiều đến bao nhiêu lần. Singapore có 

cái đạo tràng như thế này, không chỉ khu vực này có 

phước báo, ngay đến Đông Nam Á đều có phước báo. 

Thế nhưng trong lòng chính chúng ta biết rất rõ ràng, 

chúng ta làm một số việc tốt, Phật hoan hỉ, ma không 

ưa  thích,  ma  hận  chúng  ta  đến  tận  xương,  đố  kỵ 

chướng ngại, nghĩ ra nhiều phương pháp để phá hoại. 

Trong lòng chúng ta rất rõ ràng, thế nhưng không tiếc 

thân  mạng,  chúng  ta  không  hề  để  ý  đến  ma,  cũng 

không hề sợ ma, chúng ta chính mình nghĩ xem, chắc 

chắn không có chút nào tâm danh lợi vì chính mình, 

không có chút ý niệm nào vì lợi ích của chính mình. 



144 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Phật  dạy  cho  chúng  ta  phải  vô  ngã  tướng,  vô  nhân 

tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giã tướng, chúng 

ta chăm chỉ nỗ lực mà học tập, chăm chỉ nỗ lực mà 

làm. Ta ở đây làm, cư sĩ Lý Mộc Nguyên cũng đang 

chăm chỉ nỗ lực làm, nếu như có chút ý niệm lợi ích 

nào,  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi,  Phật  Bồ  Tát  sẽ  không  hộ 

niệm, thần hộ pháp cũng ra đi, quỷ thần khinh thường 

bạn. Các vị đã xem báo cáo của cư sĩ Tề ở Thiên Mục 

Sơn, các vị liền biết được, nếu như ý niệm trong tâm 

không  chánh  đáng,  quỷ  thần  liền  khinh  thường  bạn, 

thậm chí quỷ thần còn vũ nhục bạn. Thân tâm chính 

mình phải luôn đoan chánh, ma vương, ma tử ma tôn 

ghét  bỏ chúng ta, nhưng  có thần hộ pháp họ rất tôn 

trọng,  họ  xem  thấy  hoan  hỉ.  Cho  nên  “Không  tiếc 

thân mạng” là đối với ma mà nói. 

 “Ư nhất thiết pháp, bất sanh phỉ báng”- (với hết thảy 

pháp, chẳng sanh phỉ báng) .   

Đây là việc vô cùng quan trọng. Trong “Di Lặc 

Bồ  Tát  Sở  Vấn  Kinh”  nói  đến  rất  nhiều  đối  với  sự 

việc này. Hủy báng chánh pháp, quả báo đều ở A Tỳ 

Địa  Ngục.  Ngày  nay  chúng  ta  tu  học  chánh  pháp, 

hoằng  dương  chánh  pháp,  người  hủy  báng  nhiều, 

chúng  ta  cũng  không  có  cách  nào, nhưng không  thể 

nói  “Bởi  vì  họ  hủy  báng  thì  chúng  ta  không  làm”. 

Nếu chúng ta không làm, chúng ta có thể xứng đáng 

được  với  chư  Phật  Bồ  Tát  hay  không?  Chúng  ta  có 

thể xứng đáng được với các tổ sư đại đức nhiều đời 

145 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hay không? Có thể xứng đáng được với chúng sanh 

khổ nạn toàn thế giới ngày nay hay không? Cho nên 

dù chướng nạn như thế nào, chúng ta vẫn là phải làm. 

Đây  chân  thật  là  cứu  hộ  tất  cả  chúng  sanh,  quyết 

không thể nào khiếp sợ. 

Các vị các pháp sư trẻ tuổi nhất định phải hiểu 

được  cái  đạo  lý  này.  Hộ  trì  chánh  pháp,  không  tiếc 

thân mạng, tự nhiên có thể được chư Phật Bồ Tát hộ 

niệm,  Long  Thiên  thiện  thần  bảo  hộ  bạn.  Mời  xem 

tiếp đoạn phía sau: 

Niệm  thứ  tư:   “Tứ  giả,  ư  nhẫn  nhục  trung,  sanh 

 quyết định tâm”  – (Bốn là, sanh tâm quyết định nơi 

nhẫn nhục).   

Lời  giáo  huấn  này  (đặc  biệt  là  ở  vào  thời  đại 

này), nhất định phải nỗ lực học tập. Vì sao vậy? Cái 

thời  đại  này  không  có  người  dạy  bạn.  Chúng  ta  ở 

quần chúng rộng lớn trong xã hội có mấy người hiểu 

được? Có mấy người đúng pháp? Họ không hiểu lý, 

họ  không  đúng  pháp,  ta  không  thể  trách  họ,  vì  họ 

chưa học qua, không có người dạy họ, ngay đến cửa 

Phật chúng ta cũng không ngoại lệ. 

Ngày  hôm  sau  tôi  phải  đến  Bắc  Kinh,  đi  tham 

gia lễ quốc khánh bên đó, cho nên tôi tìm một chiếc 

áo tràng màu vàng, việc này là tùy tục, pháp sư bên 

đó đều mặc màu vàng, nên nếu tôi mặc màu như thế 



146 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



này,  người  ta  nhìn  tôi  sẽ  nhíu  mày  nhíu  mặt  thật  là 

khó coi. Tôi  đã tìm được  áo tràng màu vàng rồi, để 

ngay  trên  giường,  tôi  liền  nhìn  không  biết  có  người 

gấp lại cho  mình hay không? Mãi đến khi tôi đến nơi 

đây,  vẫn  không  có  người  nào  gấp  cho  tôi,  vẫn  là 

chính mình tự làm lấy. Pháp sư Ngộ Hồng, pháp sư 

Thắng Học là thị giả, tôi liền nói với họ: “Các vị thấy 

pháp sư giảng kinh thật là đáng thương, áo tràng để ở 

nơi  đó  rồi,  cũng  không  có  người  gấp  nó  lại”.  Học 

nhẫn  nhục  Ba  La  Mật,  tôi  xem  thấy  đồ  của  người 

khác,  tôi  sẽ  đem  nó  chỉnh  lý  cho  ngay  ngắn.  Họ  thì 

không  vậy.  Chúng  ta  ở  bất  cứ  nơi  nào,  xem  thấy 

người nói trên bàn không sạch sẽ, chúng ta tự nhiên 

liền sẽ lau sạch sẽ nó, ghế ngồi không được xếp ngay 

ngắn, tự nhiên liền sẽ xếp nó ngay ngắn, làm gì phải 

đợi đến người dạy? Tại vì sao phải làm như vậy? “Lễ 

kính  chư  Phật”!  Chúng  ta  ở  trong  “Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện Phẩm” đã giảng qua rất nhiều lần, giảng rồi, 

hiểu được rồi, bạn phải làm được, đây là lễ kính đối 

với chư Phật. Họ tuy là theo tôi rất lâu, tất nhiên thời 

gian vẫn là ngắn để học điều này. Vậy phải cần bao 

nhiêu năm mới học được? Mới có được cái ấn tượng 

này?  Cần  phải  hai  ba  mươi  năm.  Làm  gì  có  chuyện 

nghe qua tám lần  mười lần, họ liền giác ngộ rồi, họ 

liền  biết  rồi,  đó  là  người  trung  thượng  căn.  Người 

trung  hạ  căn  không  được,  luôn  phải  nghe  mấy  trăm 

lần, mấy ngàn lần, mấy vạn lần, họ mới có được cái 

ấn tượng này, họ mới có thể hồi đầu được. 

147 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên cái giáo học này, Thế Tôn năm xưa ở 

đời tại vì sao phải nói pháp 49 năm. Nói pháp 49 năm 

là đối với người căn tánh trung hạ, còn đối với người 

thượng  căn  lợi  trí  thì  không  cần  thời  gian  đến  như 

vậy, chỉ cần thời gian rất ngắn, họ liền tường tận, họ 

liền  thông  đạt,  thông  tình  đạt  lý.  Hiện  tại  không  có 

người dạy, mọi người đều không hiểu, vì không hiểu 

cho nên chúng ta phải tha thứ cho tất cả chúng sanh, 

chính mình nhất định phải nhận chịu, còn phải hoan 

hỉ  mà  giáo  huấn  họ,  thành  tựu  họ,  hy  vọng  cái  thế 

giới này, cái xã hội này, có thể hồi phục được trật tự 

tốt đẹp. 

Cái trật tự này không phải pháp trị, pháp trị là 

miễn cưỡng, trong lòng bạn tuyệt nhiên không phục. 

Còn  đây  là  giáo  học  từ  trong  nội  tâm  mà  sanh  ra, 

thiện tâm, thiện ý, thiện hạnh, không gì không thiện. 

Thực tế ra mà nói giáo dục ngày nay, tôi không nghĩ 

ra ai có thể gánh vác? Tôi đã nghĩ rất nhiều, sau cùng 

chỉ có cầu cứu với tất cả các nhà tôn giáo, tôi qua lại 

với mỗi tôn giáo trên toàn thế giới, mục đích chính là 

ngay chỗ này, hy vọng tất cả các tôn giáo đều có thể 

chú trọng đến giáo dục tôn giáo, mà không chỉ ở trên 

hình  thức,  đều  có  thể  hiểu  được  giáo  dục  tôn  giáo, 

đều có thể thực tiễn giáo dục tôn giáo, đề xướng giáo 

dục tôn giáo thì xã hội này của chúng ta sẽ được cứu, 

kiếp  nạn  của  chúng  sanh  chắc  chắn  có  thể  hóa  giải. 

Còn nếu như  chúng sanh không hồi đầu, vẫn cứ  tạo 

mười  ác nghiệp  thì cái  xã hội  này về  sau không thể 



148 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nào tưởng tượng nổi. 

Hiện tại chúng ta không làm được nên chúng ta 

đang ở bên bờ của tai nạn lớn, quay đầu vẫn còn cứu 

kịp. Nhưng hồi đầu cần phải có người chỉ dạy, không 

có  người  dạy  chúng  ta,  chúng  ta  làm  sao  có  thể  hồi 

đầu? Làm sao có thể giác ngộ? 

Cho nên chúng ta đối diện với hoàn cảnh xã hội 

hiện  thực,  “Nhẫn  nhục”  là  một  việc  vô  cùng  quan 

trọng.  Bất  cứ  thứ  gì  đều  có  thể  nhẫn,  ở  ngay  trong 

nhẫn nhục sanh tâm quyết định, chúng ta quyết định 

học tập với Phật Bồ Tát, chúng ta khẳng định Phật Bồ 

Tát là lão sư tốt có trí tuệ cứu cánh viên mãn. Chúng 

ta  phải  hoán  tỉnh  đại  chúng  xã  hội,  trùng  tân  nhận 

thức lại Phật giáo, khẳng định Phật giáo không phải 

tôn giáo. Hiện tại Phật giáo đã bị biến thành tôn giáo 

chí ít có 300 năm rồi, cho nên ngày nay người ta nói 

Phật giáo là tôn giáo, chúng ta cũng không thể phản 

đối, đích thực biến thành tôn giáo rồi. Thế nhưng 300 

năm trước Phật giáo không phải tôn giáo mà là giáo 

dục.  Dùng  lời  hiện  đại  mà  nói  nó  là  giáo  dục  đa 

nguyên văn hoá. Thích Ca Mâu Ni Phật là người thế 

nào? Thích Ca Mâu Ni Phật không phải là thần, Ngài 

là  một  nhà  giáo  dục  đa  nguyên  văn  hoá,  chúng  ta 

dùng lời hiện đại mà nói thì Ngài là một người trọn 

đời  từ  nơi  công  tác  giáo  dục  đa  nguyên  văn  hoá. 

Chúng ta phải nhận biết rõ ràng, ngày nay chúng ta ở 

trong xã hội đang làm nghề nghiệp gì? Là chân thật 

149 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lợi ích tất cả chúng sanh, tiếp nối giáo dục chí thiện 

viên mãn của Phật Đà. Thế nhưng trong xã hội không 

có người có thể nhận biết cho nên nhẫn nhục là điều 

vô  cùng  quan  trọng.  Chúng  ta  ở  thế  gian  làm  được 

việc  tốt  đệ  nhất,  chịu  vũ  nhục  nghiêm  trọng  nhất, 

những con người này có thể sống tiếp được hay sao? 

Vẫn là phải tiếp tục sống, vì sao mà sống? Vì những 

chúng sanh mê hoặc điên đảo này. Nếu họ không mê 

hoặc  chúng  ta  có  thể  đổi  nghề  nghiệp  khác,  nhưng 

chính là bởi vì họ mê hoặc, nên chúng ta không còn 

cách gì, bức chúng ta phải chọn lấy nghề nghiệp này. 

Thế Tôn ở trên Kinh Kim Cang nói với chúng 

ta  “Tất  cả  pháp  đắc  thành  ư  nhẫn” .  Chúng  ta  tỉ  mỉ 

đọc kinh Đại thừa, Phật nói ra rất nhiều lời giáo huấn, 

dường như đều là vì người hiện đại của chúng ta mà 

nói, dường như đều là vì chính chúng ta mà nói. Tôi 

không biết các đồng tu có loại thể hội này hay không? 

Khi  chúng  ta  sắp  gặp  phải  rất  nhiều  cảnh  ngộ  khó 

khăn,  liền  mở  Phật  kinh  ra,  tinh  thần  của  chúng  ta 

liền được nâng cao lên, dường như được Phật Bồ Tát 

không ngừng đang khích lệ chúng ta. Người thế gian 

không  nhận  biết,  Phật  Bồ  Tát  nhận  biết;  Người  thế 

gian hủy báng, Phật Bồ Tát tán thán. 

Cho nên nếu như chúng ta không đọc kinh điển, 

không  nghe  giảng  kinh,  thì  thoái  đọa  là  nhất  định 

không thể tránh khỏi, bạn sẽ tùy thuận theo phiền não 

tập khí. Cho nên ở trên kinh Phật nói ngày tháng thật 



150 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



khó qua, tâm của bạn rất lao khổ, những việc lo buồn 

vướng bận quá nhiều, tâm của bạn không thể buông 

xả, hành vi tạo tác của bạn, ở trên kinh Phật nói quá 

nguy  hiểm  rồi.  Nguy  hiểm  ở  chỗ  nào  vậy?  Sau  khi 

chết  rồi,  đi  vào  ba  đường  ác,  bạn  nói  xem  việc  này 

đáng  sợ  cỡ  nào.  Phật  nhãn  thấy  được  rõ  ràng  tường 

tận, thông suốt thấu đáo, nhưng còn chúng ta mê hoặc 

điên đảo, cho rằng những việc chính mình làm ra đều 

là chính xác, sai rồi. 

Tôi  ngay  đời  này  có  thể  nói  là  rất  may  mắn, 

nhận  được  giáo  huấn  của  Đại  Sư  Chương  Gia.  Vào 

lúc đó tôi 26 tuổi, tôi tin tưởng lời nói của Ngài, nghe 

lời  Ngài  dạy.  Ngài  dạy  tôi  tất  cả  “Nhìn  thấu, buông 

xả”, đem đời này phụng hiến cho Phật pháp thì ngay 

đời này tự nhiên có Phật Bồ Tát chăm sóc. Tôi nghe 

rồi,  rất  hoan  hỉ,  cảm  thấy  tôi  có  thể  làm  được  như 

vậy,  đáng  nên  làm  như  vậy,  cả  đời  tôi  không  có  lo 

lắng. Có đồng tu đến tính sổ cho tôi, tôi nói “Cả đời 

tôi  không  hề  tính  sổ  qua,  cả  đời  không  biết  số  mục 

của tiền, cái thứ này thật là bận lòng, thật phiền não, 

sanh không mang đến, chết không mang đi, quan tâm 

thứ này thật là mệt chết người, sổ các vị tự đi tính”. 

Tính xong đến nói với tôi cũng được, không nói với 

tôi cũng được, bởi vì tôi không quan tâm đến những 

thứ này. Người thế gian rất xem trọng đối với những 

thứ  này,  tôi  thấy  quá  tan  nhạt  đối  với  nó.  Cho  nên 

chúng ta những năm gần đây, mấy mươi năm, tôi làm 

những sự việc này hoàn toàn nhờ vào di giáo của Đại 

151 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Sư Ấn Quang. Tôi chỉ có một sự việc, in kinh bố thí. 

Tại vì sao chỉ làm sự việc này? Tài lực của tôi rất yếu 

kém, tôi trước giờ chưa hỏi tiền ở người, đói chết, tôi 

cũng sẽ không nói với bạn, tôi sắp chết đói rồi, tôi sẽ 

không nói với bạn, tôi cũng không cầu xin bạn giúp 

đỡ một đồng. Cho nên mọi người đưa đồ cúng dường 

đến đều là tự động, các vị  cúng dường nhiều  thì  tôi 

làm  nhiều,  cúng  dường  ít  thì  tôi  làm  ít,  không  cúng 

dường thì tốt nhất, tôi không có việc gì làm, bạn nói 

xem  có  tự  tại  không.  Các  vị  cúng  dường  nhiều  rồi, 

còn phải phiền phức thêm, tôi còn phải thay các vị đi 

làm  việc  tốt.  Người  xưa  nói  rất  hay  “Nhiều  việc 

không  bằng  ít  việc,  ít  việc  không  bằng  không  việc 

gì”. Cho nên Thích Ca Mâu Ni Phật thông minh, chỉ 

tiếp nhận một bát cơm, không tiếp nhận tiền bạc, cho 

nên Ngài không có việc gì làm, Ngài an vui không gì 

bằng. 

Ngày  nay  chúng  ta  tại  vì  sao  phải  tiếp  nhận? 

Mọi người không biết được thế gian này cái gì là việc 

tốt,  cái  gì  là  việc  tốt  nhất?  Chính  là  bạn  không  biết 

trồng  phước.  Tôi  giúp  bạn  trồng  phước,  trong  việc 

trồng phước lớn nhất là gì? Hoằng dương Phật pháp! 

Cho  nên  việc  lớn  nhất  là  Phật  pháp.  Phật  Đà  không 

còn ở đời thì phải nhờ vào pháp bảo, phải  nhờ kinh 

điển. Lưu thông kinh điển là phước báo đệ nhất đẳng 

của thế gian. Chỉ có lưu thông kinh điển, chánh pháp 

mới cửu trụ thế gian. Chúng sanh nương chánh pháp, 

mới hiểu được cái gì gọi là thiện, cái gì gọi là ác, cái 



152 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



gì  gọi  là  mê, cái  gì gọi  là ngộ. Cho nên đây là việc 

thiện đệ nhất đẳng của thế xuất thế gian, việc tốt đệ 

nhất đẳng. Đại Sư Ấn Quang cả đời chỉ làm một việc 

này. Bạn xem thấy Đại lục ngày trước có rất nhiều tai 

nạn, Đại  Sư  Ấn  Quang không hề đi  cứu tai, in kinh 

bố thí, in kinh hoằng pháp là cứu tất cả tai nạn, cứu từ 

ngay gốc rễ, vì cội gốc của tai nạn là lòng người bất 

thiện, giáo huấn của Phật Đà là dạy chúng ta đoạn ác 

tu thiện. 

Phật  nói  rất  hay  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh”.  Cho  nên  nếu  trong  tâm  chúng  sanh  đều  nghĩ 

đến  thiện,  trong  xã  hội  bao  gồm  tất  cả  tai  nạn  đều 

không  còn.  Cho  nên  cội  gốc  của  tai  nạn  là  vì  mọi 

người đều nghĩ đến ác, đều nghĩ tham sân si, đều nghĩ 

danh vọng lợi dưỡng, đều nghĩ năm dục sáu trần. Vậy 

còn gì đáng sợ hơn không? Thiên tai nhân họa là từ 

do  đây  mà  ra.  Những  đạo  lý  này  cổ  thánh  tiên  hiền 

đều  nói,  nhưng  nói  được  nhiều  nhất,  rõ  ràng  nhất, 

thấu triệt nhất, tường tận nhất là Phật kinh. Cho nên 

cả  đời  Ấn  Tổ  chỉ  buột  chắc  vào  công  việc  này.  Tôi 

hiểu được dụng ý của Ấn tổ, hiểu được tồn tâm của 

Ngài  -  tổ  sư.  Tôi  tiếp  nối  làm  theo,  hy  vọng  ngay 

trong nhà Phật đời đời có người tiếp nối làm. Chúng 

ta chỉ làm công tác này, cái công tác này làm được tốt 

rồi, bao gồm tất cả đều tốt, cho nên toàn tâm toàn lực 

làm cái công việc này. 

Lần này tôi đến Bắc Kinh, tham dự lễ kỷ niệm 

153 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



50  năm  quốc  khánh  Trung  Quốc,  tôi  cũng  tặng  một 

chút lễ nhỏ, tặng 500 bộ “Long Tạng đại tạng Kinh”. 

Nghe nói Thạch kinh ở Phòng Sơn, khắc đá bộ “Đại 

Tạng  Kinh”,  cho  nên  nghĩ  lại  dụng  tâm  của  người 

xưa, các  Ngài lo sợ ở ngay trong thiên tai nhân họa 

Phật pháp bị thất truyền, nên nghĩ phương pháp gì để 

bảo tồn? Đem “Đại Tạng Kinh” khắc lên trên đá, toàn 

bộ  đại  tạng  được  khắc  lên  trên  đá.  Công  trình  tổng 

cộng  sắp  gần  800  năm,  đã  dùng  thời  gian  800  năm, 

nhân  viên  làm  việc  3-4  trăm  người,  3-4  trăm  người 

làm việc, đã làm 800 năm, mới hoàn thành được bộ 

thạch Đại tạng kinh này, cất ở trong 9 cái sơn động. 

Tôi năm 1993 đến Bắc Kinh, Triệu Phác lão nói 

với tôi nhất định phải đi xem. Ông phái xe phái người 

dẫn tôi đi tham quan. Sau khi tôi xem rồi không hết 

lời tán thán, cái công trình đó không thua kém so với 

Vạn  Lý  Trường  Thành.  Cho  nên  tôi  phát  tâm  muốn 

đem bộ “Tạng Kinh” này in ra. Tôi làm cái việc này, 

việc  này  không  có  người  nào  làm?  Tại  vì  sao  vậy? 

Người  thông  thường  không  biết  được  cái  công  việc 

này vô cùng quan trọng, không biết được cái sự việc 

này, có lợi ích đối với tất cả chúng sanh toàn thế giới, 

là lợi ích bậc nhất, việc tốt bậc nhất. Chân thật lợi ích 

tất  cả  chúng  sanh,  lợi  ích  ngàn  năm  vạn  thế.  Người 

xưa khổ tâm như vậy lưu lại cho chúng ta, chúng ta 

làm  thế  nào  đem  nó  mở  mang  rộng  lớn?  Chỉ  có  ấn 

hành lưu thông số lượng lớn, hy vọng mỗi một quốc 

gia trên thế giới đều có thư viện, mỗi một trường đại 



154 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



học  có  thư  viện,  đều  có  thể  để  Đại  Tạng  Kinh.  Hy 

vọng các học giả trẻ tuổi có chí khí, các vị xuất gia 

đều là học giả, chăm chỉ nỗ lực tu học, tự hành hóa 

tha, như vậy mới thành tựu công đức viên mãn. 

Thế  nhưng  sự  việc  này  có  thể  thành  công hay 

không,  chính  ngay  ở  trong  nhẫn  nhục  có  tâm  quyết 

định  hay  không.  Quả  nhiên  nếu  có  thể  nhẫn  nhục, 

ngay trong nhẫn nhục sanh tâm quyết định, bạn nhất 

định  được chư  Phật Bồ Tát  hộ niệm.  “Phật  thị  môn 

 trung,  hữu  nguyện  tất  thành,  hữu  cầu  tắc  ứng”29. 

Chúng ta phải có thể tin tưởng. Đây là năm xưa Đại 

Sư Chương Gia dạy cho tôi, ngay đến làm Phật, làm 

Bồ Tát còn có thể làm được, những sự việc thế gian 

này chỉ là việc ở ngoài da, việc quá nhỏ không đáng 

kể,  có  lý  nào  mà  không  cầu  được  chứ?  Vấn  đề  cầu 

phải như lý, phải như pháp, hợp lý hợp pháp, thì hữu 

cầu tắc ứng. 

Tôi những năm đầu giảng kinh, nói lời nói này 

đại khái cũng là hơn 30 năm trước. Tôi ở chùa Pháp 

Hoa Đài Bắc giảng “Kinh Địa Tạng”, có một vị pháp 

sư, vị pháp sư này gọi là Đức Dung, đã qua đời rồi. 

Vào lúc đó ông nghe tôi giảng kinh, giảng đến “Hữu 

cầu  tắc  ứng”.  Sau  khi  tôi  giảng  xong  đi  xuống,  ông 

hỏi tôi: 

-  Pháp  sư!  Ngài  nói  “Phật  Thị  môn  trung,  hữu 

cầu tắc ứng”. Lời nói này thật không đáng tin. 

155 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi nói: 

- Vì sao không đáng tin chứ? 

Ông nói: 

- Tôi ở trước mặt Phật Bồ Tát phát nguyện, cầu 

một  cái  tủ lạnh, đã cầu ba năm rồi  mà không có tin 

tức gì. 

Tôi liền hỏi ông, tôi hỏi: 

- Đạo tràng của thầy có bao nhiêu người ở? 

Ông nói: 

- Chỉ có một mình tôi thôi. 

Tôi nói: 

- Một người thì không cần, ông cầu không hợp 

lý, không như pháp, thì không có cảm ứng. 

Tôi lại nói với ông ấy: 

- Tôi học Phật ngay trong những năm này, chân 

thật là “Hữu cầu tắc ứng”, chưa từng bị trống không 

bao giờ. 

Ông hỏi tôi: 



156 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



- Ngài cầu cái gì? 

-  Tôi  cầu  kinh  sách,  tôi  chỉ  cần  nghĩ  đến  bộ 

kinh nào đó, nhanh thì đại khái một hai tháng, liền sẽ 

có người đưa đến cho tôi, chậm nhất là nửa năm. Chỉ 

có bộ “Trung Quán Luận Sớ” là lâu nhất, bởi vì việc 

này tôi ấn tượng quá sâu sắc, tôi nghĩ đến sách này đã 

nghĩ hết nửa năm, có người đưa đến cho tôi “Trung 

Quán Luận Sớ” bản đóng bìa 12 tập. 

Tôi nói tiếp: 

- Tôi chân thật là “Hữu cầu tắc ứng”, lão sư của 

tôi  nói  với  tôi,  một  chút  cũng  không  giả.  Tôi  học 

Phật,  tôi  cần  có  kinh  sách,  đây  là  hợp  tình  hợp  lý. 

Còn nếu tôi nói “Tôi học Phật, tôi muốn đi cầu một 

cái tủ lạnh, để sống thoải mái”, vậy thì e rằng Phật đà 

cũng  lắc  đầu  rồi,  anh  cần  để  làm  gì?  Tôi  cần  kinh 

sách, việc này Phật sẽ gật đầu, sẽ đồng ý, còn nếu tôi 

muốn hưởng thụ vật chất, Ngài liền sẽ không đồng ý. 

Cho  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  được 

những  đạo  lý  này.  Đặc  biệt  là  người  trẻ  tuổi,  người 

trẻ  tuổi  sức  mạnh  mê  hoặc  của  vật  chất  quá  to  quá 

lớn, cho nên phải viễn ly. Tuyệt nhiên không phải là 

không thể hưởng thụ, chỉ sợ bạn đọa lạc, đạo lý chính 

là như vậy. 

Đại đức xưa thị hiện khổ hạnh thì nhiều, các vị 

157 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đọc  qua  “Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  Kinh”.  Trong 

“Kinh  Phạm  Võng”,  Phật  dạy  cho  chúng  ta  làm  thế 

nào đối đãi với pháp sư giảng kinh?  “Cung kính cúng 

 dường,  nhật  thực  tam  lượng  kim” .  Các  vị  đều  đọc 

qua, mỗi ngày cúng dường họ ăn cơm, phải dùng bao 

nhiêu phí dụng? Ba lượng vàng ròng. Đây là biểu thị 

kính  ý  chân  thành  của  chính  mình,  chịu  ân  đức  của 

lão sư, phải có báo đáp đối với lão sư, báo đáp không 

hết, đây là một loại biểu thị. 

Đại sư Cưu Ma La Thập đến Trung Quốc, việc 

này  mọi  người  đều  biết,  vào  lúc  đó  là  Tần  Vương 

Diêu  Hưng  lấy  lễ  của  quốc  sư  để  tiếp  đã  Ngài,  bái 

Ngài  làm  lão  sư,  xây  cung  điện  cho  Ngài,  còn  phái 

mười cung nữ đến chăm sóc cho Ngài, là sư đạo. Đại 

sư La Thập thì được, vì tâm địa của Ngài thanh tịnh, 

chân thật làm đến được như trên Kinh Kim Cang nói 

 “Bất thủ ư tướng, như như bất động”,  thì được. Cúng 

dường trong pháp đại thừa, đích thực ra là như vậy. 

Ngày nay chúng ta có thể tiếp nhận hay không? 

Hoàn toàn chính mình phải nỗ lực phản tỉnh xem bạn 

còn bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc hay không? Nếu 

như vẫn còn bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc, vậy thì 

không được, chúng ta phải thoái lui; Còn như không 

bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê  hoặc,  vậy  thì  có  thể  tùy 

duyên, nhất định không thể phan duyên, phan duyên 

thì sai rồi. “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức”, 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dạy  cho  chúng ta,  chúng  ta không 



158 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



thể không biết. 

Cho nên ở ngay trong cảnh giới, không luận là 

thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, đều 

phải  nhẫn  nại:  Thuận  cảnh  thiện  duyên  không  sanh 

tâm hoan hỉ, không khởi tâm tham, trong nghịch cảnh 

ác  duyên  không  khởi  tâm  sân  hận,  đây  gọi  là   “Ư 

 nhẫn nhục trung, sanh quyết định tâm” . “Quyết định 

tâm” chính là nói cái này, cảnh giới thuận nghịch đều 

sẽ  không  khởi  tâm,  sẽ  không  động  niệm,  sẽ  không 

phân biệt chấp trước, trong lòng bạn có chủ tễ, bạn có 

định huệ. Còn như chính mình không vào được cảnh 

giới  này,  vậy  thì  đích  thực  khổ  hạnh  quyết  định  có 

chỗ tốt đối với chính mình, có lợi ích. Cho nên giáo 

huấn của Phật đà, chúng ta phải chân thật hiểu được 

cái  ý  của  Ngài  “Nguyện  giải  Như  Lai  chân  thật 

nghĩa”. 


****** 

(VCD 128) 

Niệm thứ năm:   “Ngũ giả, thân tâm thanh tịnh, bất 

 nhiễm  lợi  dưỡng” -  (Năm  là,  thân,  tâm  thanh  tịnh, 

chẳng nhiễm lợi dưỡng):  

Tâm  thanh  tịnh  xếp  ở  hàng  thứ  nhất,  cái  cách 

dạy này, đặc biệt là đối với chúng sanh hiện đại. Phật 

Dạy bảo cương lĩnh cho chúng ta có ba cái: Cái thứ 

159 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhất “giác” mà không “mê”; Cái thứ hai “chánh” mà 

không “tà”; Cái thứ ba “tịnh” mà không “nhiễm”. 

“Giác” thật không dễ dàng, chúng ta không thể 

giác  ngộ,  vì  đây  là  giành  cho  người  thượng  thượng 

căn. Bạn xem trong “Đàn Kinh”, Lục tổ Đại Sư Huệ 

Năng,  Ngài  là  chỉ  dạy  bảo  những  người  đó.  Những 

người  thượng  thượng  căn  này,  Ngài  ngay  trong  một 

đời, giúp cho những người này thành tựu. Trên thực 

tế những người này không nhiều, chỉ có 42 người mà 

thôi, chân thật khai ngộ rồi, minh tâm kiến tánh, đây 

là đi từ cửa giác. 

Đến đời này của chúng ta, Đàm lão là tổ sư thời 

cận đại của tông Thiên Thai, chúng ta xem thấy trong 

trước  tác  của  Ngài,  pháp  sư  Đàm  Hư  nói  rất  hay, 

Ngài  rất  thẳng  thắng  mà  nói,  Ngài  nói:  Ngay  trong 

một  đời  của  Ngài,  tham  thiền  khai  ngộ  Ngài  chưa 

thấy qua người nào, không chỉ không thấy được, nghe 

nói cũng chưa hề nghe qua. Vậy bạn liền biết được sự 

việc  này  khó.  Tham  thiền  được  “thiền  định”  Ngài 

thấy qua, Ngài đã nghe nói qua, nhưng khai  ngộ thì 

không có người nào. Các vị phải nên biết, tu thiền có 

thể được thiền định, tương lai vãng sanh đến trời Tứ 

thiền, trời Tứ không, vẫn không ra khỏi ba cõi. Cho 

nên cần phải khai ngộ mới hữu dụng, mới có thể liễu 

sanh tử, ra khỏi luân hồi. Có vậy bạn liền biết pháp 

môn này thật không dễ dàng. 



160 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Giáo  hạ  thì  gọi  là  “Đại  khai  viên  giải”,  ở  vào 

thời  đại  này  cũng  không  thấy  nhiều.  Pháp  sư  Viên 

Anh  xem  là  rất  tuyệt,  ngày  trước  tôi  giảng  “Kinh 

Lăng Nghiêm” đều là dùng giảng nghĩa của ông, vậy 

mà lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở Bắc Kinh nói với các 

học  trò  của  ông  “Pháp  sư  Viên  Anh  chưa  khai  ngộ, 

gần  được  khai  ngộ,  đi  đến  cửa  của  khai  ngộ,  chưa 

bước vào”. Học trò của ông đem lời nói này của ông 

truyền  nói  lại  cho  tôi.  Sau  khi  tôi  nghe  rồi,  gật  gật 

đầu, tôi đồng ý với cách nói của ông. Do đây có thể 

biết “giác” không dễ dàng. 

Cho nên Phật dạy chúng sanh Mạt pháp, tại vì 

sao đặc biệt thúc đẩy giới thiệu pháp môn Tịnh Độ? 

Pháp môn Tịnh Độ tu tâm thanh tịnh, đại thừa trên đề 

Kinh của “Kinh Vô Lượng Thọ” nêu ra cho chúng ta 

cương  lĩnh  tu  hành  “Thanh  tịnh,  Bình  đẳng,  Giác”. 

Đem tâm “thanh tịnh” xếp ở hàng thứ nhất. Tâm phải 

thanh tịnh, việc này quan trọng, tâm thanh tịnh đó là 

hạnh  phúc  chân  thật.  Cái  thọ  dụng  này  các  vị  nghĩ 

không ra. Tại vì sao nghĩ không ra? Vì tâm của bạn 

chưa từng thanh tịnh qua bao giờ. Cho nên tôi có nói 

thế nào, hình dung ra sao, các vị đều rất khó thể hội. 

Học Phật quan trọng nhất, trong lòng không có phiền 

não, không có lo lắng, không có vướng bận, không có 

phải  quấy,  không  có  nhân  ngã,  không  có  được  mất, 

rất tự tại. Còn trong lòng bạn có những thứ này rồi, 

bạn làm sao có thể thanh tịnh? Cho nên thân thể của 

bạn  không  khỏe.  Vì  sao  vậy?  Mệt  chết  rồi.  Mệt  sẽ 

161 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chết,  thanh  tịnh  thì  sẽ  không  chết.  Các  vị  có  từ  chỗ 

nào nghe qua thanh tịnh mà chết không? Không có! 

Mệt chết, vì sao mệt chết? Tâm mệt  chết, trong tâm 

nhiều phiền não đến như vậy, nhiều lo lắng như vậy, 

nhiều vướng bận đến như vậy, nhiều phải quấy nhân 

ngã như vậy, vậy thì còn gì khổ hơn không? Cho nên 

thân thể bạn không khỏe mạnh, bạn nhiều bệnh, bạn 

cũng  không  hiểu  được  phương  pháp  trị  liệu,  bạn  đi 

tìm một số bác sĩ cao minh để trị bệnh cho bạn. Hiện 

tại bác sĩ có y đức thì ít, có rất nhiều thanh niên chọn 

học ngành y, hỏi họ tại vì sao vậy? Kiếm tiền nhiều. 

Bạn thấy kiếm tiền là đệ nhất. 

Ngày  trước  Hàn  quán  trưởng  cặp  mắt  không 

được tốt, đi  bác sĩ  khám, danh y  của thành phố Đài 

Bắc, bác sĩ nhãn khoa, mỗi  lần  trị  cho bà một  ít, trị 

bệnh cũng sắp gần một năm, vẫn đang không ngừng 

trị liệu. Có một lần tôi đến Cao Hùng giảng kinh, bà 

đi cùng đi chung với tôi. Cao Hùng cũng có một bác 

sĩ rất giỏi, chỉ một lần liền trị hết cho bà. Do nguyên 

nhân  gì?  Danh  y  kia  bảo  bà  mỗi  lần  đến  để  ông  ấy 

còn thu được phí, còn nếu chỉ một lần mà trị hết cho 

bạn rồi, thì không lấy tiền được nữa thì sao? Chúng 

tôi mới bỗng nhiên hiểu ra. Thì ra bác sĩ từ từ trị cho 

bạn  là  bảo  bạn  mang  tiền  đến,  bảo  bạn  thường  hay 

mang tiền đến cho họ. 

Hiện  tại  người  chân  thật  có  y  đức  thì  không 

nhiều,  cho nên  có bệnh  cầu  bác  sĩ,  bác  sĩ  nào  là  tốt 



162 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nhất?  Tôi  xin  giới  thiệu  với  các  vị,  Phật  Bồ  Tát  tốt 

nhất, Phật là đại y vương, cho nên cả đời này của tôi, 

tôi chỉ cầu vị đại y vương này, tôi không cầu bác sĩ 

của thế gian. Tôi sống đến 73 tuổi, không hề bị bệnh, 

do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Cầu  đại  y  vương,  đại  y 

vương trị liệu tận gốc cho chúng ta, tâm thanh tịnh. 

Các vị phải nên biết, thân thể của chúng ta tại 

vì  sao  hay  bị  bệnh?  Chính  là  phiền  não  lo  lắng  của 

bạn  quá  nhiều.  Ở  trên  kinh  Phật  nói  “Cảnh  tùy  tâm 

chuyển”,  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Bởi  vì 

trong tâm bạn có phiền não, lo lắng nhiều, phiền não 

nhiều,  vướng  bận  nhiều,  phải  quấy  nhiều,  đem  cả 

thảy tổ chức tế bào của thân thể này thảy đổi hết, phá 

hỏng hết, cho nên cái thân này mới có bệnh. Nếu như 

bạn tâm địa thanh tịnh, mỗi một tế bào trên thân thể 

này  của  bạn,  mỗi  một  tổ  chức  khí  quan  đều  là  bình 

thường,  bình  thường  thì  còn  bệnh  gì  nữa?  Cho  nên 

tâm  thanh  tịnh  thì  thân  thanh  tịnh,  thân  tâm  thanh 

tịnh, hoàn cảnh của chúng ta cư ngụ liền thanh tịnh, 

hoàn  cảnh  thanh  tịnh  chính  là  từ  trường  tốt,  đây  là 

chân thật. 

Thông thường người đến nơi này đều cảm nhận 

sự khác thường, họ đi đến nơi đây, họ cảm thấy rất là 

thoải mái, rất là an vui, đến rồi vẫn muốn đến, đạo lý 

chính ngay chỗ này. Hoàn cảnh chung quanh họ liền 

tốt, đây gọi là “Cảnh tùy tâm chuyển”. Cho nên tâm 

thanh  tịnh  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Nếu  bạn 

163 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



muốn được thanh tịnh, câu nói phía sau này bạn phải 

ghi nhớ “Bất nhiễm lợi dưỡng”, hưởng thụ của danh 

vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần, quyết định không 

tiêm  nhiễm.  Không  tiêm  nhiễm,  không  phải  nói 

không  cần,  cái  đạo  lý  này  phải  hiểu,  không  tiêm 

nhiễm là nhất định không nên để ở trong lòng, tất cả 

tùy  duyên  thì  tốt,  tùy  duyên  thì  tự  tại,  quyết  định 

không phan duyên. Hơn nữa đời sống càng đơn giản 

càng  tốt.  Người  ngu,  thông  thường  thế  gian,  người 

không có trí tuệ, ngày ngày nghĩ tưởng phải làm thế 

nào bảo dưỡng thân thể của chính mình, mỗi ngày đi 

tìm cái gì đó tẩm bổ thân thể, bổ như thế này, bổ như 

thế kia, kết quả bổ thành một thân bệnh, đây là thật 

không phải là giả. Bệnh của bạn từ đầu mà ra, bệnh từ 

miệng  mà  vào.  Ngày  ngày  ăn  đồ  bổ,  ăn  ra  bệnh,  tư 

tưởng  của  bạn  liền  không  khỏe  mạnh,  thân  thể  của 

bạn làm sao khỏe mạnh? Tôi ở mỗi một nơi ở nước 

ngoài giảng kinh cũng không tệ, pháp duyên cũng rất 

thù thắng, có rất nhiều đồng tu hỏi tôi: 

-  Pháp  sư  à!  Ngài  dùng  phương  pháp  gì  để  bổ 

dưỡng? tôi thấy thân thể của Ngài rất tốt. 

Tôi nói: 

-    Tôi  có  bổ  phẩm  tốt  nhất,  bổ  phẩm  gì  vậy? 

Nước  máy  từ  công  ty  nước  máy  Đài  Loan.  Tôi  chỉ 

uống  nước,  không  có  bất  cứ  thì  gì:  Trà  lá  tôi  đều 

không uống, vì sao vậy? Pha trà phiền phức, hao phí 



164 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tinh  thần,  làm  việc  này  thật  là  không  đáng;  Tôi  ăn 

cơm ăn một bữa, rất là đơn giản. Các vị xem qua thì 

sẽ  thấy  không  có  dinh  dưỡng,  tôi  ăn  vào  thì  rất  là 

khỏe mạnh. 

Còn  các  vị  thật  là  không  chịu  nổi,  đây  là  lời 

chân  thật  không  phải  là  giả.  Tại  vì  sao  vậy?  Các  vị 

phiền  não  nhiều,  vọng  tưởng  nhiều,  nên  thân  thể  là 

một cái máy, cái máy đang không ngừng hoạt động, 

hoạt động thì phải có năng lượng, năng lượng chính 

là thức ăn, ăn uống bổ xung năng lượng cho thân thể, 

để cho thân thể này vận động được tốt hơn. 

Thế  nhưng  trên  thân  thể  của  mỗi  một  người, 

bạn  phải  biết  có  máy  móc  tiêu  hao  năng  lượng,  có 

loại tiết kiệm năng lượng. Thân thể này của tôi là tiết 

kiệm năng lượng, thân thể của các vị là tiêu hao năng 

lượng, cho nên bạn cần phải bổ xung lượng lớn, một 

ngày  ba  bữa  không  đủ,  còn  phải  ăn  dặm  thêm  mấy 

lần. 

Thế  nhưng  năng  lượng  này  tiêu  hao  vào  chỗ 

nào  vậy?  Các  vị  đều  không  biết,  tôi  nói  cho  các  vị 

nghe, 95 phần trăm tiêu hao nơi vọng tưởng. Cho nên 

tâm của bạn càng thanh tịnh, năng lượng bạn tiêu hao 

càng ít, bổ xung chút xíu thì đủ dùng rồi. 

Thế  Tôn  năm  xưa  ở  đời,  trong  tăng  đoàn  nửa 

ngày ăn  một  bữa, đủ dùng rồi. Ở trên kinh  Phật  nói 

165 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với chúng ta A La Hán, tâm của A La Hán thanh tịnh 

hơn  so  với  chúng  ta  nhiều,  một  tuần  lễ  ăn  một  bữa, 

bạn liền biết được năng lượng của họ tiêu hao rất ít; 

Bích  Chi  Phật  sức  định  sâu  hơn  so  với  A  La  Hán, 

cũng chính là tâm thanh tịnh hơn nhiều, nửa tháng ăn 

một  bữa,  Bích  Chi  Phật  nửa  tháng  đi  khất  thực  một 

lần. Ăn là món gì vậy? Người ta cho thứ gì thì ăn thứ 

đó, không hề yêu cầu, đi khất thực, cho thứ gì ăn thứ 

đó, thì họ đủ rồi. 

Cho nên chúng ta nên biết, mỗi ngày chúng ta 

ăn nhiều đến như vậy, chính mình phải sanh tâm hổ 

thẹn,  vọng  niệm  quá  nhiều,  đều  tiêu  hao  ở  nơi  đó. 

Vọng niệm ít, tâm địa thanh tịnh, đối với lao tâm lao 

lực đều tiêu hao ít. Tôi ở Đài Trung thân cận lão sư 

Lý mười năm, tôi học ông, ông nửa ngày ăn một bữa, 

cũng sắp gần hơn 50 năm. Một ngày ăn một bữa, ăn 

được rất ít, nhưng sức làm việc của ông so với người 

thông  thường  thì  sức  làm  việc  của  5  người  cũng 

không  bằng  ông.  Bình  thường  một  người  muốn  gặp 

ông,  phải  hẹn  với  ông  một  tuần  trước.  Không  phải 

hẹn trước một tuần lễ, lâm thời đến nhất định không 

tìm  được  ông,  ông  làm  việc  quá  bận  rộn.  Cho  nên 

chúng ta mới biết được (khi tôi theo ông tôi mới biết 

được) tiêu hao năng lượng 95 % là ở nơi vọng tưởng. 

Sức làm việc của lão sư Lý tuy là nhiều, nhưng ông 

không  có  vọng  tưởng,  cho  nên  ông  tiêu  hao  năng 

lượng vẫn là ít đến như vậy. Tôi học với ông, nhưng 

không  cách  nào,  không  học  được.  Tôi  cũng  ăn  một 



166 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



bữa, thế nhưng bữa ăn của tôi nhiều hơn so với ông 

ăn. Chúng ta ăn bánh mạn đầu nhỏ, loại bánh bao bột, 

lão sư Lý một bữa ăn hai cái bánh bao bột, tôi phải ăn 

ba  cái.  Vào  lúc  đó  ở  Đài  Trung,  phí  dụng  đời  sống 

của  ông  mỗi  ngày  là  2  đồng  tiền  Đài  Loan.  Các  vị 

phải nên biết, vào lúc đó tiền Đài đổi sang Mỹ kim là 

một lấy 40 đồng tiền Đài đổi được 1 Mỹ kim, hay nói 

cách khác 1 Mỹ kim lão sư Lý có thể sống được 20 

ngày. Thế nhưng tôi không cách nào sống đủ, tôi một 

ngày phải ba đồng Đài, làm thế nào cũng không làm 

được  như  Ngài.  Đây  chính  là  tâm  của  chúng  ta,  cái 

tâm  thanh  tịnh  này,  vẫn  là  không  thể  so  được  với 

Ngài. 

Đời sống càng đơn giản, càng tự tại, đó chính là 

phước báo chân thật. Phước báo không phải có địa vị, 

không  phải  có  tiền  của,  phước  báo  chân  thật  là  đối 

với thế xuất thế gian, thông đạt tường tận chân tướng 

của người, sự, vật. Đời sống đơn giản, tùy duyên an 

vui, đây gọi là thật tự tại, đây là phước báo chân thật. 

Người thế gian không biết rằng trong lòng không có 

vướng bận, không có lo buồn, thân không có lão khổ, 

đây mới là phước báo chân thật. 

Cho  nên  nói  “Bất  nhiễm  lợi  dưỡng”,  câu  nói 

này đặc biệt là các đồng tu xuất gia cố gắng ghi nhớ. 

Vừa nếm lợi dưỡng thì bạn liền đọa lạc. Hay nói cách 

khác ba đường ác liền có phần. Quyết định không nên 

tiêm nhiễm thì định huệ của bạn thành tựu. Có thể tùy 

167 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



duyên, trong tùy duyên quyết định không tiêm nhiễm. 

Đại đức tông môn thường nói  “Bách hoa tùng trung 

 quá, phiến diệp bất triêm thân”30, chính là cái đạo lý 

này, đó là tùy duyên. 

Niệm thứ sáu:  “Lục giả, phát Nhất Thiết Chủng Trí 

 tâm, nhật nhật thường niệm, vô hữu phế vong”- (Sáu 

là, phát tâm Nhất Thiết Chủng Trí, hằng ngày thường 

niệm, chẳng hề quên mất).   

 “Nhất thiết chủng trí” :  

Là  trí  tuệ  chân  thật  trên  quả  địa  Như  Lai. 

Chúng  ta  học  Phật,  mong  cầu  chính  là  cái  sự  việc 

này, tiếng Phạn gọi là “A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

Bồ  Đề”,  cũng  dịch  thành  “Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác”. 

Từ trên trí tuệ mà nói có ba loại:  

Loại  thứ  nhất  gọi  là  Nhất  Thiết  Trí:  Là  A  La 

Hán chứng được, chứng được Nhất Thiết Trí thì gọi 

là chánh giác; 

Loại thứ hai gọi là Đạo Chủng Trí: “Đạo” là vũ 

trụ  nhân  sanh  tất  cả  vạn  vật  những  đạo  lý  này; 

“Chủng” là nhân duyên quả báo của nó rất nhiều, vô 

số  hình  tướng  chủng  loại  khác  nhau,  vô  lượng  vô 

biên.  Loại  trí  tuệ  này  nếu  thành  tựu,  gọi  là  Chánh 



168 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Đẳng Chánh Giác, chính là Bồ Tát sở chứng; 

Loại  thứ  ba,  sau  cùng  là  “Nhất  Thiết  Chủng 

Trí”: Nhất Thiết Chủng Trí là chứng được viên mãn 

trên Như Lai quả địa. “Nhất thiết” chính là A La Hán, 

chứng được Nhất Thiết Trí; “Chủng Trí” chính là Bồ 

Tát sở chứng. 

A  La  Hán  chứng  được  Nhất  Thiết  Trí  là  chấp 

không, chỉ biết được lý thể tánh của tất cả vạn pháp, 

vạn pháp giai không, đó là A La Hán hiểu được, cho 

nên họ không còn chấp trước đối với tất cả vạn pháp, 

họ thảy đều buông xả. Thế nhưng tất cả vạn pháp này 

rốt cuộc làm sao phát sanh ra? Người hiện tại nói vũ 

trụ từ nơi đâu mà sanh ra? Sinh mạng từ nơi đâu mà 

có? Diễn biến ra thế nào? Có rất nhiều nhà khoa học, 

nhà triết học đều đang dò tìm, đến ngày nay không có 

đáp án. Trong lý luận tiến hóa nói, người là do loại 

vượn biến hiện ra, tiến hóa ra. Lời nói này chúng ta 

nghe qua, bạn có tin tưởng hay không? Tại vì sao ta 

không tin tưởng? Bởi vì  tôi xem thấy  ở bên ao Xúc 

Thủy  còn  có  rất  nhiều  loại  khỉ  nhỏ,  tại  vì  sao  nó 

không thể biến thành người? Cũng không thể nói một 

bộ phận khỉ  này biến  thành  người, một  bộ phận khỉ 

kia  vẫn  làm  khỉ,  vậy  thì  nói  không  thông.  Kỳ  thực 

những sự việc này đều đã nói trong kinh Phật, nhưng 

rất  là  đáng  tiếc  những  nhà  khoa  học  nhà  triết  học 

không  có  duyên  phận  đọc  kinh  Phật.  Đây  là  vấn  đề 

của  duyên  phận.  Nếu  như  những  nhà  khoa  học  này 

169 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



gặp được Phật pháp, họ rất thông minh, họ lý giải khế 

nhập đối với Phật pháp, thì chắc chắn vượt qua chúng 

ta,  đáng  tiếc  họ  không  có  cơ  hội,  không  có  duyên. 

Phật giảng rất thấu triệt đối với vấn đề này, đây là trí 

tuệ chân thật. 

Cho nên A La Hán thì chỉ biết được bản thể của 

vũ  trụ  nhân  sanh.  Còn  Bồ  Tát  biết  được  tất  cả  hiện 

tượng của vũ trụ, cái hiện tượng này do đâu mà sanh 

ra,  diễn  biến  thế  nào,  họ  biết  được.  A  La  Hán  biết 

được thể, không biết được sự biến hóa của nó; Bồ Tát 

biết được những sự biến hóa này, cái thể này không 

thể tương ưng. Thảy đều được tường tận, đều tương 

ưng, đó là trí tuệ của Phật, đó là trí tuệ cứu cánh viên 

mãn gọi là Nhất Thiết Chủng Trí. Chúng ta học Phật, 

không học thứ khác, chuyên môn cầu cái này. 

 “Nhật nhật thường niệm”:  

Cho nên học Phật, không phải cầu Phật Bồ Tát 

bảo hộ bạn thăng quan phát tài, bảo hộ bạn sống lâu 

trăm tuổi, thảy đều sai. Nếu như trí tuệ chân thật khai 

mở rồi, sống lâu trăm tuổi thì quá ngắn, bạn chân thật 

chứng được “Vô lượng thọ”. 

Nói  cho  bạn  biết  sanh  tử  là  giả,  không  phải  là 

thật, cho nên đồng tu khế nhập đối với Phật pháp đều 

có thể biết được điều này. Chết là việc thế nào vậy? 

Đổi một cái thân thể, đổi một cái cảnh giới. Chỉ cần 



170 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



bạn biết đoạn ác tu thiện, tích công lũy đức, bạn đổi 

cảnh giới càng ngày càng thù thắng, sự việc chính là 

như vậy. 

Gần đây đạo tràng Cư Sĩ Lâm của chúng ta có 

không ít người đi làm Phật, có 3-4 vị. Tôi nghe nói, 

lão cư sĩ Trần Quang Biển cũng là một trong những 

người đó. Ông trước đó hai tháng đã biết được ngày 7 

tháng 8 sẽ ra đi, mùng 7 tháng 8, đây là hiện tượng 

bình thường. Người vãng sanh trước ông, ở bên đây 

chúng  ta  có  một  vị  cư  sĩ,  cũng  là  họ  Lý.  Cư  sĩ  Lý, 

một vị lão thái thái, 62 tuổi, bà nhỏ hơn tôi 10 tuổi. 

Bà  vãng  sanh,  trước  đó  bà  hẹn  với  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên lo hậu sự cho bà. Lý Mộc Nguyên cư sĩ bảo 

bà “Bà phải mau vãng sanh, tôi mới lo hậu sự cho bà 

được”. Vậy được, bà liền vãng sanh sớm hơn. 

Vãng sanh có thể sớm hơn, có thể lùi về sau, tự 

tại.  Những  việc  này  đều  là  chính  mắt  chúng  ta  xem 

thấy. Cho nên đồng tu nơi đây, chúng ta ở Niệm Phật 

Đường,  giảng  đường,  tín  tâm  kiên  định,  bạn  chính 

mắt xem thấy, chính tai nghe được, hoàn toàn tương 

ưng với cảnh giới phương pháp lý luận trên kinh đã 

nói, bạn liền biết kinh của Phật không phải là giả. 

Khoa học gia hiện tại khẳng định không gian là 

đa  chiều.  Cho  nên  gọi  là  ba  độ  không  gian,  bốn  độ 

không gian…Từ trên lý luận mà nói, mãi đến không 

gian vô hạn độ. Còn trên thực tế thì các khoa học gia 

171 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chứng  thật  đích  thực  là  đã  phát  hiện  ra  có  11  độ 

không  gian  đang  tồn  tại.  Thế  nhưng  họ  không  biết 

được làm thế nào để đột phá. Cái phát hiện này cùng 

với  trên  Phật  kinh  đã  nói  hoàn  toàn  là  giống  nhau. 

Trong Phật  kinh  thì không gọi là không gian, gọi  là 

pháp giới, trên kinh  gọi  là pháp giới. Chính là khoa 

học gia ngày nay gọi là không gian, họ không có cách 

gì để đột phá, không biết được không gian do đâu mà 

hình thành? Không gian đa chiều từ đâu mà có? 

Phật  biết  được,  Phật  nói  “Pháp  giới  vốn  dĩ  là 

nhất chân”, vậy tại vì sao pháp giới nhất chân có thể 

biến  thành  pháp  giới  đa  chiều  như  vậy?  Là  bởi  vì 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng sanh mà 

biến hiện ra. 

Do đây có thể biết chỉ cần bạn đem vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  đoạn  dứt,  thì  bao  gồm  tất  cả 

giới hạn của không gian khác nhau hoàn toàn đều hóa 

giải được. Hay nói cách khác giới hạn của mắt bạn đã 

khác  rồi,  bạn  có  thể  xem  thấy  đời  sống  của  thiên 

nhân, bạn có thể xem thấy đời sống của ngạ quỷ, bạn 

có thể xem thấy đời sống của địa ngục, cũng có thể 

xem thấy đời sống của chư Phật Bồ Tát mười phương 

pháp  giới.  Không  gian  đời  sống  của  chúng  ta  bỗng 

chốc liền rộng lớn, bạn nói xem thật tự tại. 

Cho nên nhà Phật dùng phương pháp gì để đột 

phá  thời  không?  Dùng  thiền  định.  Đây  là  tâm  thanh 



172 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tịnh,  tâm  càng  thanh  tịnh,  tầng  thứ  mà  bạn  đột  phá 

càng  lớn,  không gian  đời  sống  của  bạn  sẽ  càng  lớn, 

bạn sẽ thấy được những người vãng sanh này hiện tại 

họ đang ở đâu, tình hình đời sống của họ hiện tại, bạn 

thảy đều thấy được rồi, thảy đều tường tận. 

Người thế gian tham sống sợ chết, không hiểu 

rõ tình hình chân thật. Tham sống sợ chết là việc rất 

đáng lo ngại, vì sao vậy? Chỉ cần có cái ý niệm này, 

thì  họ  tương  lai  chuyển  đến  đời  sau  là  chuyển  biến 

tình hình đời sống, kém xa với đời sống thực tại, đó 

là đời sau không bằng đời trước. Các vị đều biết, con 

người sau khi chết rồi, phần nhiều thân thể đều cứng 

đơ,  thế  nhưng  người  niệm  Phật  khi  ra  đi  thân  thể 

mềm mại. Việc này người thông thường xem thấy rất 

hi hữu, tướng lạ hi hữu. 

Năm trước Hàn Quán Trưởng vãng sanh, phước 

báo  của  bà  lớn,  hơn  100  người  niệm  Phật  cho  bà, 

niệm  hết  49  ngày.  Ở  Đài  Loan  là  hi  hữu,  pháp  sư 

vãng sanh cũng không hơn được bà, bà có một băng 

ghi  hình,  mọi  người  xem  qua  thì  biết.  Khi  bà  ra  đi, 

hai  lần  thấy  được  A  Di  Đà  Phật,  một  lần  thấy  được 

Liên Trì Hải Hội, bà đã nói lại với tôi. Sau khi đi rồi, 

ở trong y viện chúng tôi trợ niệm cho bà 14 giờ đồng 

hồ, di linh về Thư Viện, một tuần lễ mới nhập liệm, 

mới  đậy  quan  tài.  Ngay  trong  một  tuần  lễ  này,  thân 

thể  của  bà  đều  là  mềm  mại,  khuôn  mặt  sáng  hồng, 

cũng giống như là đang ngủ vậy, hoàn toàn không có 

173 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hóa trang. Sau hai tuần lễ thì hỏa thiêu, bên trong khu 

vực hỏa táng một mãng an lành, bình thường người đi 

vào  nơi  đó,  luôn  cảm  thấy  u  ám,  rợn  cả  da  gà.  Thế 

nhưng hôm hỏa táng Hàn quán trưởng, đi đến lò hỏa 

táng,  không  có  người  nào  mà  không  sanh  tâm  hoan 

hỉ, một chút lo sợ cũng không có. Chư Phật Bồ Tát hộ 

niệm,  Long  Thiên  thiện  thần  bảo  hộ,  đây  là  những 

đồng tu từ Đài Loan đến, đích thân thể nghiệm, chính 

mắt xem thấy, đây là quả báo mà bà đã hộ trì chánh 

pháp 30 năm, kiết tường thù thắng không gì bằng. Bà 

đi đến cõi Phật. 

Đầu  năm  nay,  bà  vãng  sanh  ngày  5  tháng  3, 

chúng ta ngày 5 tháng 3 năm nay ở nơi đây tổ chức 

kỷ niệm hai  năm ngày  mất  của bà. Có đồng tu nhìn 

thấy bà, bà cũng đang ngồi  ở bên đây với chúng ta, 

bên  cạnh  còn  dẫn  theo  vài  người.  Cũng  có  đồng  tu 

thường hay thấy được bà ở nơi đạo tràng này chúng 

ta hộ trì Phật pháp. Bà là đổi lấy một thân thể khác, 

chúng  ta  không  thấy  được  bà,  còn  bà  thấy  được 

chúng  ta,  thường  hay  hộ  pháp  ở  đạo  tràng  này.  Cái 

đạo tràng này chúng ta có chướng ngại gì, bà cũng sẽ 

thông báo trước cho chúng ta, đến an ủi chúng ta, bà 

nói “Cái đạo tràng này có Phật Bồ Tát hộ niệm, ma 

chướng nho nhỏ không đáng lo, qua vài ngày thì hết 

thôi”.  Đây  đều  là  chân  tướng  sự  thật,  không phải  là 

giả. 

Chân thật có trí tuệ, bất cứ vấn đề gì cũng đều 



174 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



có  thể  giải  quyết.  Cho  nên  chúng  ta  phải  thường 

thường niệm trí tuệ. Trong thiền tông, “Lục Tổ Đàn 

Kinh”  khi  vừa  mở  ra,  Lục  Tổ  gọi  mọi  người  là  gì? 

Dạy  đại  chúng  mọi  người  “Tổng  niệm  Ma  Ha  Bát 

Nhã  Ba  La  Mật  Đa”,  đó  là  Lục  Tổ  dạy  người.  Cho 

nên  thiền  tông  của  Trung  Quốc,  Ngài  là  học  trí  tuệ 

Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  trong  Lục  độ,  không  phải 

thiền  định  Ba  La  Mật.  Chỗ  này  chúng  ta  nhất  định 

phải làm cho rõ ràng, Thiền tông là tu Bát Nhã Ba La 

Mật,  ở  nơi  này  chính  là  “Thường  niệm  Bát  Nhã  Ba 

La  Mật  Đa”,  chính  là  “Phát  Nhất  Thiết  Chủng  Trí 

Tâm”.  Chúng  ta  có  cần  đi  cải  niệm  Bát  Nhã  Ba  La 

Mật Đa hay không? Không cần thiết! Chúng ta niệm 

một câu “Nam Mô A Di Đà Phật” cũng là Ma Ha Bát 

Nhã Ba La Mật Đa, cũng là niệm Nhất Thiết Chủng 

Trí. 

Cái  điểm  này  các  vị  phải  nên  biết,  A  Di  Đà 

Phật  cái  danh  hiệu  này  là  dịch  âm  từ  tiếng  Phạn  Ấn 

Độ, ý nghĩa của nó là “Vô lượng giác”: “A” dịch là 

“Vô”,  “Di  Đà”  dịch  là  “Lượng”,  “Phật”  dịch  là  trí 

tuệ,  dịch  là  “Giác  ngộ”.  Bạn  thử  nghĩ  xem,  chẳng 

phải mỗi ngày chúng ta niệm vô lượng giác, vô lượng 

trí tuệ, chẳng phải là Nhất Thiết Chủng Trí hay sao? 

Bên trên lại thêm vào hai chữ “Nam Mô”, Nam Mô 

cũng là tiếng Ấn Độ, ý nghĩa là cung kính, ý nghĩa là 

quy  y,  cung  kính  quy  y  vô  lượng  trí  tuệ,  vô  lượng 

giác. Nếu chúng ta đem nó phiên dịch ra hết, chính là 

cái ý này. Cho nên niệm một câu Phật hiệu là mỗi giờ 

175 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mỗi  phút  nhắc  nhở  chính  mình;  một  câu  Phật  hiệu 

này mười phương ba đời tất cả chư Phật đều niệm, tất 

cả  Bồ  Tát  đều  niệm,  không  có  ai  không  niệm.  Cho 

nên chúng ta niệm A Di Đà Phật, liền có thể đạt được 

oai thần gia trì của tất cả chư Phật, chúng ta sanh ra 

cộng hưởng với tất cả Bồ Tát. Cái sức mạnh này bao 

lớn?  Cho  nên  thế  gian  ngay  trong  tất  cả  kiết  tường, 

kiết tường tốt nhất là niệm A Di Đà Phật; trong nhà 

thờ  cúng  A  Di  Đà  Phật,  mười  phương  pháp  giới 

(ngày  nay  chúng  ta  nói  chúng  sanh  trong  vô  lượng 

không gian duy thứ khác nhau) nghe được Phật hiệu 

của A Di Đà Phật, đều chắp tay hoan hỉ tán thán, lễ 

kính.  Chúng  ta  phải  tường  tận.  Cho  nên  “Nhật  nhật 

thường niệm” thì: 

 “Vô hữu phế vong”: Chẳng hề quên mất. 

Niệm  thứ  bảy:   “Thất  giả,  ư  nhất  thiết  chúng  sanh, 

 khởi  tôn  trọng  tâm,  trừ  ngã  mạn  ý,  khiêm  hạ  ngôn 

 thuyết”  – (Bảy là, với hết thảy chúng sanh, khởi tâm 

tôn trọng, trừ ý ngã mạn, nói năng khiêm tốn).   

 “Ư nhất thiết chúng sanh, khởi tôn trọng tâm:  

Lời  nói  này  chân  thật  dường  như  là  nói  với 

chúng ta. Vì sao vậy? Chúng ta đích thực phạm phải 

tâm bệnh này. Tất cả chúng sanh không phân nam nữ 

già  trẻ,  không  phân  hiền  ngu  sang  hèn,  không  phân 

chủng tộc, không phân màu da, không phân tôn giáo 



176 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tín ngưỡng, một mực bình đẳng, tâm tôn trọng, chúng 

ta  phải  học  tập,  đây  chính  là  nguyện  thứ  nhất  mười 

đại nguyện vương của Bồ Tát Phổ Hiền “Lễ kính chư 

Phật”. Tại vì sao phải tu cái điều này? 

 “Trừ ngã mạn ý”: 

Chúng sanh nào mà không cống cao ngã mạn. 

Cống cao ngã mạn là đại phiền não. Trong sáu điều 

phiền não căn bản nó xếp ở hàng thứ tư. Sáu cái căn 

bản phiền  não là tham, sân, si, thứ  tư là  mạn, phiền 

não  này  của  bạn  nếu  không  tiêu  trừ,  bạn  đọc  tụng 

nghe giảng không thể khai ngộ, vì sao vậy? Cửa ngộ 

đã bị nó đóng bít rồi, bạn tu hành không thể nâng cao 

cảnh giới, bạn mới biết được cái chướng ngại này bao 

nhiêu lớn. 

Nho và Phật đều rất xem trọng điều này:  

Nhà  Nho  dạy  người,  các  vị  đi  đọc  “Lễ  Ký”, 

chính  ngay  chương  thứ  nhất,  rõ  ràng  dạy  cho  bạn 

 “Ngạo bất khả trưởng”  31. Nhà Nho là pháp thế gian, 

không  nói  xuất  thế  gian,  cho  nên  nói  cái  ngạo  mạn 

này của bạn, có thể  không nên để tăng trưởng thêm. 

Cái ý này chính là ý nghĩa như vậy. 

Nhà  Phật  là  dạy  bạn  phải  ra  khỏi  ba  cõi,  phải 

đột phá cái không gian này. Hay nói cách khác ngạo 

mạn là  chướng ngại  nghiêm trọng, cần phải  đem nó 

177 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đoạn  dứt.  Nếu  bạn  không  đoạn  phiền  não,  thì  bạn 

không  cách  gì  siêu  việt  sáu  cõi  luân  hồi.  Không 

những không thể siêu việt sáu cõi luân hồi, trời Sắc 

giới bạn cũng không có phần. 

Các vị xem qua kinh điển đại thừa Phật đã nói: 

Người sanh trời Sắc giới,   cái  “mạn”  phiền  não này 

không có. Hay nói cách khác tâm ngạo mạn vẫn có, 

thì tu hành tốt hơn, nếu như bạn sanh Thiên cũng chỉ 

có thể sanh trời Dục giới. 

Do đây có thể biết tâm ngạo mạn chướng ngại 

thiền  định,  bạn  thiền  định  tu  không  thành  công. 

Chúng ta xem thấy một số người tu thiền định, người 

thông thường đều nói người này thiền định rất cao, có 

công phu, có thần thông. Nhưng tôi lại nghe được là 

vị  thiền  sư  này  tính  tình  nóng  vội,  hở  ra  thì  mắng 

người,  tôi  nghe  qua  thì  biết  xong  rồi,  tôi  không  đi 

thăm ông. Vì sao vậy? Tôi hiểu rõ cái công phu thiền 


định đó, nhiều nhất là thiền định của Dục giới thì hết 

mức  rồi,  không  phải  thiền  định  chân  thật.  Nếu  như 

ông được Sơ thiền, thì tuyệt đối không hề nóng vội, 

nhất định hòa ái dễ gần, xem thấy bạn làm sai cũng sẽ 

không nổi tức giận. Tại vì sao sẽ không nổi tức giận? 

Vì nổi tức giận cũng không ích gì, vậy nổi giận làm 

gì? Sau khi khởi tức giận, bạn lập tức có thể thay đổi 

tự làm mới, bạn lập tức giác ngộ, vậy thì nên khởi tức 

giận,  khởi  tức  giận  là  đúng.  Khi  khởi  lên  rồi,  bạn 

không  thể  thay  đổi,  không  thể  tự  làm  mới,  vẫn  còn 



178 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



ôm  hận  trong  lòng,  vậy  thì  bạn  khởi  tức  giận  là  sai 

rồi, không nên khởi. 

Cho nên Bồ Tát  khởi tức giận  là phương thức 

giáo hóa chúng sanh, không phải chân thật có tâm sân 

hận. Thật có tâm sân hận, họ là phàm phu, họ làm gì 

là người tu hành? Không phải thật khởi tâm sân hận, 

không  phải  chân  thật  có  tâm  ngạo  mạn,  họ  có  thể 

dùng  loại  phương  pháp  này  làm  thành  phương  thức 

giáo hóa chúng sanh. Cái phương thức này dùng được 

rất  thỏa  đáng,  chân  thật  nhận  được  hiệu  quả,  dùng 

không được thỏa đáng, vậy thì bạn hoàn toàn sai. Căn 

bản là không hiểu được quán cơ. 

Cho nên ứng cơ thí giáo, với tất cả chúng sanh, 

nhất định phải sanh tâm tôn trọng. Chúng sanh tạo tác 

tội  nghiệp,  chúng  ta  cũng  không  thể  khinh  mạn  họ, 

cũng  phải  tôn  trọng  họ.  Ngạ  quỷ,  địa  ngục,  yêu  ma 

quỷ quái đều phải tôn trọng, thậm chí người hủy báng 

chúng ta, nhục mạ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng 

ta vẫn là khởi tâm tôn trọng đối với họ. Tại sao vậy? 

Bởi vì họ vô tri, họ mới làm việc sai; Nếu như họ tiếp 

nhận được giáo dục tốt, nếu có trí tuệ, họ là người tốt, 

họ  không  phải  người  xấu.  Người  xấu  tại  vì  sao  mà 

xấu? Bởi vì không tiếp nhận qua giáo dục. Việc này 

phải  nên  tha  thứ!  Huống  hồ  Phật  nói  với  chúng  ta 

 “Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh”,  “Tất  cả 

 chúng sanh vốn dĩ thành Phật”,  làm sao có thể không 

tôn kính? Cho nên lễ kính chư  Phật, nếu bạn không 

179 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiểu  được  những  đạo  lý  này  bạn  sẽ  không  làm,  bạn 

hiểu rõ được đạo lý này bạn tự nhiên liền sẽ làm. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  rồi,  thường  hay  giảng, 

các vị vẫn là không làm được. Vì sao? Đây chính là 

như tôi vừa rồi nói, biến số nghe chưa đủ. Tôi có thể 

làm được một ít, vì biến số mà tôi nghe nhiều hơn so 

với các vị, không có nguyên nhân gì khác. 

Cho nên kinh ngày ngày giảng, ngày ngày đọc, 

quả nhiên như vậy không hề nới lỏng, đọc qua mười 

năm, giảng qua mười năm, ý niệm của bạn tự nhiên 

chuyển đổi lại, tự nhiên liền sẽ thực tiễn ngay trong 

cuộc  sống.  Còn  bạn  không  thể  thực  tiễn  ngay  trong 

cuộc sống, đều là do huân tập biến số không đủ. 

Cho nên các vị ở ngay trong cuộc sống thường 

ngày vẫn là tùy thuận phiền não, vẫn là tùy thuận tập 

khí, việc này khó tránh. Do đó các vị các đồng tu học 

kinh  giáo,  thời  gian  huân  tập  so  với  thính  chúng 

thông thường nhất định phải dài hơn rất nhiều lần, thế 

nhưng vẫn cứ không thể thực tiễn ở ngay trong cuộc 

sống,  có  vậy  mới  biết  tập  khí  nghiệp  chướng  sâu 

nặng, chân thật khiến người khiếp sợ. Cho nên chính 

mình phải  biết, phải  giác ngộ, phải  chăm chỉ  nỗ lực 

phấn đấu hồi đầu. Bạn vừa hồi đầu, bạn liền được đại 

tự  tại,  phiền  não  của  bạn  liền  nhẹ,  trí  tuệ  liền  thêm 

lớn. 



180 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



 “Khiêm hạ ngôn thuyết”: 

Đối  nhân  tiếp  vật  phải  khiêm  tốn,  phải  khiêm 

hạ. Chỗ này rất có đạo lý, chúng ta xem thấy ở trên 

“Kinh Hoa Nghiêm” có vị Phật Bồ Tát nào cống cao 

ngã  mạn  không?  Không  xem  thấy  một  người  nào, 

xem  thấy  mỗi  một  vị  Phật  Bồ  Tát  đều  rất  là  khiêm 

tốn, đều tôn trọng người khác. Tập khí cống cao ngã 

mạn hoàn toàn tiêu mất, việc này chúng ta phải nên 

học tập. 

Niệm thứ tám:  “Bát giả, ư thế đàm thoại, bất sanh vị 

 trước”- (Tám là, chẳng lầm lẫn ham thích những lời 

đàm luận của thế gian). 

“Ư thế đàm thoại”: 

Nói chuyện với người thế gian 

 “Bất sanh vị trước”: 

Câu  nói  này  rất  quan  trọng.  Cái  gì  gọi  là  “vị 

trước”, dùng lời thiếu tế nhị hiện nay mà nói  là “ưa 

thích”. Nghe được lời nói của người khác, trong lòng 

ưa thích, trong lòng chấp trước, sai rồi. Không chỉ nói 

chuyện  phiếm  thông  thường,  không  nên  chấp  trước, 

không được để ở trong lòng, đây chính là không sanh 

vị  trước,  cũng  chính  là  chúng  ta  thường  nói  không 

phân  biệt,  không  chấp  trước,  tất  cả  tùy  hỉ,  quyết 

181 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không để ở trong lòng. Không chỉ là sự việc này, mà 

kể cả vì tất cả chúng sanh giảng kinh nói pháp cũng 

không  sanh  “vị  trước”,  tâm  của  bạn  mới  thật  thanh 

tịnh.  Nhà  Phật  gọi  là  “tam  luân  thể  không”,  loại 

người  này  mới  thường  sanh  trí  tuệ.  Có  chút  chấp 

trước  nào,  liền  biến  thành  tình  kiến,  liền  biến  thành 

tình thức, rơi vào trong ý thức, vào lúc đó bạn sanh 

phiền não, không sanh trí tuệ. 

Các vị  hiện  tại ở ngay trong quá trình học tập 

phải nên thể hội được, tuy là mỗi ngày đang nghiên 

cứu kinh điển, mỗi ngày đang ở trên đài giảng kinh, 

vẫn là thường sanh phiền não, vẫn là không sanh trí 

tuệ.  Do  nguyên  nhân  gì  vậy?  Bạn  sanh  vị  trước  với 

tất cả pháp. Trên kinh nói rất hay, chúng ta chân thật 

có thể nói là đạt đến “Thâm giải nghĩa thú”, “Y giáo 

phụng  hành”,  tự  nhiên  bạn  liền  sẽ  sanh  ra  pháp  hỉ, 

pháp hỉ tràn đầy, ở đây có niềm vui. 

Người  xưa  đã  nói  đọc  sách  an  vui,  đọc  kinh 

Phật  càng  an  vui,  thế  gian  bất  cứ  an  vui  nào,  cũng 

không  sánh  được  an  vui  khi  đọc  kinh  Phật.  Vui  là 

thuật dưỡng sinh tối thượng thừa. 

Bạn thấy người thế gian chẳng phải thường nói 

“Người gặp việc vui tinh thần phấn chấn”. Gặp được 

việc vui, những việc phấn khởi, đặc biệt có tinh thần, 

bạn nếu là khế nhập Phật pháp, thâm giải nghĩa thú, 

tinh thần bạn an vui là vĩnh viễn không bị đoạn mất, 



182 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



vĩnh viễn không thể bị mất đi. Sau đó bạn mới biết, 

tại vì sao phải học Phật. Trong Phật có đại an vui, là 

vì  an  vui  mà  đến  học  Phật.  Tôi  là  vì  duyên  cớ  này 

mới vào cửa Phật. 

Việc  này  là  năm  xưa  tiên  sinh  Phương  Đông 

Mỹ,  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  tôi,  nói  với  tôi 

“Học Phật là hưởng thụ cao nhất của nhân sanh”. Tôi 

bị câu nói này của ông kéo vào, tôi tại vì sao phải học 

Phật? Vì tôi muốn cầu hưởng thụ cao nhất của nhân 

sanh. Phương tiên sinh giới thiệu cho tôi, tôi ngay đời 

này  chứng  thật,  tôi  đối  với  ân  đức  của  lão  sư  mỗi 

niệm không quên, vì nếu không phải nhờ chỉ dẫn của 

Ngài, không phải sự giới thiệu của Ngài, tôi làm sao 

có  được  một  đời  an  vui  như  thế  này,  một  đời  hạnh 

phúc  như  thế  này.  Cho  nên  ân  đức  của  lão  sư  khó 

quên. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

học đến đây thôi, 

A Di Đà Phật. 


***** 

 





183 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



(VCD 129) 



Xin chào các vị  đồng tu! Lần trước giảng đến 

 “Di Lặc sở vấn thập niệm”32, phía sau còn có hai điều 

chưa giảng. Hôm nay chúng ta lại xem tiếp: 

Niệm  thứ  chín :  “Cửu  giả,  cận  ư  giác  ý,  sanh  khởi 

 chủng chủng, thiện căn nhân duyên, viễn ly hội náo, 

 tán  loạn  chi  tâm”-  (Chín  là,  chú  trọng  giác  ý,  sanh 

khởi các thứ thiện căn nhân duyên, xa lìa tâm ồn náo, 

tán loạn).   

Đây  là  nói  đến  pháp  mười  niệm  trong  “Phát 

Khởi Bồ Tát Thù Thắng Chí Nhạo Kinh”. Bồ Tát nói 

rồi,  có  thể  đầy  đủ  mười  loại  niệm  này,  quyết  định 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. Mười niệm tuy là không 

phải  phàm  phu  chúng  ta  có  thể  làm  đến  được  viên 

mãn,  thế  nhưng  không phải  không  làm  được,  chúng 

ta phải tận tâm tận lực cố gắng mà làm. Điều thứ chín 

là: 

 “Cận ư giác ý”: 

“Cận  ư”  hai  chữ  này  dùng  được  rất  hay;  chữ 

“Giác ý” ở đây là chỉ người nào? Là Phật đà, Phật đà 

là  đại  giác  viên  mãn.  Bồ  Tát  tuy  là  giác,  thế  nhưng 

khi  sánh  với  Phật,  thì  còn  kém  cự  ly  rất  xa.  Thế 

nhưng luôn phải tiếp cận, tiếp cận, thì chúng ta phải 

nên học tập. Phía sau nói hai câu rất hay, nhất là câu 



184 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



sau cùng:  

 “Sanh khởi chủng chủng thiện căn nhân duyên”: 

Chú  trọng  ở  nơi  “Nhân  duyên”;  “Thiện  căn”: 

Vô tham, vô sân, vô si, ba thiện căn, dũng mãnh tinh 

tấn, Bồ Tát thiện căn. Cái gì là nhân duyên? 

 “Viễn ly hội náo, tán loạn chi tâm”:  

Nhân  duyên,  nhất  định  phải  viễn  ly  nơi  phồn 

hoa náo nhiệt. “Ly”, không chỉ là bảo thân chúng ta 

ly,  thân  tuy  là  ly  rồi,  ở  trong  núi  để  tu  hành,  thế 

nhưng  tâm  không  ly,  tâm  vẫn  thường  hay  nghĩ  đến 

thế  gian,  rất  nhiều  những  việc  náo  nhiệt.  Vậy  thì 

không ích gì. 

Hiện tại khoa học kỹ thuật phát triển, trong núi 

sâu  cũng  có  mắc  lấy  truyền  hình,  chỉ  cần  có  truyền 

hình, chỉ cần có phát thanh, thì không thể ly. Do đây 

có thể biết nếu như ở trong đô thị, họ không xem báo 

chí, không nghe phát thanh, không xem truyền hình, 

thì họ chân thật đã ly rồi. Chúng ta phải hiểu được cái 

chân  tướng  sự  thật  này.  Tại  vì  sao  vậy?  Những  thứ 

này  nhiễu  loạn  tâm  thanh  tịnh  của  chúng  ta,  một  số 

ngoại  duyên  này  đều  là  giúp  chúng  ta  sanh  Tham, 

Sân, Si. 

Xã hội hiện đại chú trọng đến là cái gì? Khích 

185 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lệ mọi người tiêu sài. Đây là chính sách kinh tế của 

nhiều quốc gia tiên tiến chọn lấy, cũng chính là khích 

lệ  mọi  người  Tham,  Sân,  Si.  Nếu  bạn  không  tham, 

không  sân,  không  si,  thì  họ  không  thể  kiếm  tiền. 

Người  học  đạo  chúng  ta,  nếu  như  vậy  mà  đi  theo 

tham sân, si, thì thiện căn tinh tấn, vĩnh viễn sẽ không 

thể  sanh  khởi.  Các  vị  thử  nghĩ  xem  có  đúng  hay 

không? 

Cho  nên  sự  việc  này  rất  phiền  phức.  Vì  sao? 

Chân  thật  học  Phật  thì  lại  có  mâu  thuẫn  với  chính 

sách kinh tế của quốc gia, rốt cuộc thì phải làm sao? 

Tất  nhiên  người  học  Phật  trong  xã  hội  là  thiểu  số, 

người không học Phật là đa số. Ngay trong số người 

học  Phật,  người  giả  học  Phật  thì  lại  chiếm  đa  số, 

người chân thật học Phật thì con số lại rất ít. Các vị 

thử nghĩ xem, hỏi thăm lẫn nhau, có mấy người mỗi 

ngày  không  xem  báo  chí,  không  xem  truyền  hình? 

Cho nên tôi nghĩ tuyệt nhiên không trái phạm đối với 

chính sách kinh tế của quốc gia. Thế  nhưng cái  vấn 

đề này chính là chúng ta có phải chân thật quyết tâm 

muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc hay không? Nếu như 

chân  thật  muốn  vãng  sanh,  muốn  sanh  thế  giới  Cực 

Lạc, muốn ở ngay trong đời này thấy A Di Đà Phật, 

vậy thì bạn nhất định phải y giáo phụng hành. Chính 

sách quốc gia chúng ta quyết  định không trái phạm. 

Thế nhưng chúng ta chính mình nhất định phải đoạn 

tham, sân, si, mạn, nhất định phải học tiết kiệm giản 

dị, trải qua đời sống đơn giản nhất. Có như vậy mới 



186 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



có thể “Cận ư giác ý”. Nếu không mà nói, tuy là học 

Phật, vẫn cứ là mê tà nhiễm, đây là sự thật. Có mấy 

người từ mê tà nhiễm  chân thật  hồi  đầu, nương vào 

“Giác-Chánh-Tịnh”, đích thực không nhiều. 

Chẳng trách lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ngày trước 

thường  nói  “Một  vạn  người  niệm  Phật,  chân  thật 

vãng sanh chỉ có hai ba người”. Đây là nói chuyên tu 

Tịnh Độ. Không tu, vậy thì càng không cần phải nói. 

Chân  thật  tu  Tịnh  Độ,  phải  chuyển  “Mê-Tà-Nhiễm” 

thành “Giác-Chánh-Tịnh”, vậy mới có thể được vãng 

sanh. Cái đoạn này chính là cái ý này. 

Thế  nhưng  chính  mình  phải  thử  nghĩ  xem  vô 

lượng kiếp đến nay tập khí “Mê-Tà-Nhiễm” quá sâu 

quá nặng, cho nên mặc dù chúng ta cũng biết mười ác 

là nhất  định không thể làm, thế nhưng ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày, hữu ý, vô ý, ý niệm của mười 

ác  thường  hay  khởi  hiện  hành,  sự  việc  của  mười  ác 

vẫn là thường hay làm, làm rồi, lại hối hận, hối  rồi, 

lại  làm  tiếp,  chẳng  phải  là  làm  những  việc  này  hay 

sao?  Làm  rồi,  có  thể  hối  hận,  vẫn  xem  là  không  tệ, 

còn có một  chút  lương tâm.  Còn làm  rồi, mà không 

biết hối hận, thì cái nghiệp chướng đó thì quá sâu quá 

nặng. Cho nên chân thật có thể hồi đầu, thật không dễ 

dàng. Tại vì sao không thể quay đầu? Chúng ta phải 

đi tìm cái nguyên nhân này. Quay đầu lại là “Cận ư 

giác ý”, không thể quay đầu “Cận ư nhiễm ý”. Chúng 

ta trải qua mấy mươi năm học tập này sâu sắc thể hội 

187 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được  tầm  quan  trọng  của  giáo  dục,  nếu  không  có 

người dạy thì bạn làm sao quay đầu? Tuy là chúng ta 

cũng  đang  học  nhưng  thời  gian  học  không  đủ.  Mọi 

người  chúng  ta  cùng  nhau  học  tập,  cũng  học  được 

không ít năm, tại vì sao vẫn cứ không thể quay đầu? 

Vì thời gian học quá ít, mỗi ngày đến nơi đây để nghe 

kinh,  bạn  một  tuần  lễ  mới  học  mười  mấy  giờ  đồng 

hồ, khi nào không nghe kinh thì bạn tùy thuận phiền 

não tập  khí vọng tưởng. Cho nên chúng ta tỉ mỉ  mà 

nghĩ  tưởng,  thời  gian  tùy  thuần  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước dài; thời gian tùy theo giáo huấn của 

Phật đà quá ít, cho nên không cách gì quay đầu. 

Chúng ta lại nghĩ đến người  xưa, đem  sự việc 

này của người xưa thì dễ dàng nghĩ được thông, nghĩ 

thấu  suốt:  Người  xưa  thời  gian  tiếp  nhận  huân  tập 

Phật pháp dài, Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời 

mỗi ngày giảng kinh 8 giờ. Nếu không phải lúc Thế 

Tôn  Ngài  giảng  kinh  thì  là  mọi  người  cùng  nhau 

nghiên  cứu  thảo  luận,  mỗi  ngày  8  giờ  đồng  hồ,  49 

năm không gián đoạn. Làm sao biết được Ngài giảng 

kinh  ngày  8  giờ?  Trên  kinh  thường  nói  “Nhị  thời 

giảng kinh”, Ấn Độ vào thời xưa đem ngày đêm phân 

thành 6 thời, ngày 3 thời, đêm 3 thời, hai thời giảng 

kinh  chẳng phải  là 8 giờ của hiện  tại hay sao? Hiện 

tại  chúng  ta  đem  một  ngày  đêm  phân  thành  24  giờ, 

còn vào lúc đó phân thành sáu thời. Nếu không giảng 

kinh thì là tư duy tu. Cho nên cái họ nghĩ, cái họ nói, 

cái họ làm đều là “Cận ư giác ý”. Ngày ngày nghĩ đến 



188 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



giáo huấn của Phật, y giáo phụng hành. Thời gian dài 

như  vậy,  cho  nên  mới  có  thể  chuyển  đổi.  Chúng  ta 

xem thấy tình hình trước  mắt, sâu sắc thể hội  giảng 

kinh là quan trọng. 

Tu hành, cho dù là niệm Phật, tại vì sao có thể 

thoái  chuyển?  Vì  nghe  kinh  quá  ít  nên  không  giác 

ngộ. Cho nên niệm Phật cũng sẽ thoái chuyển, niệm 

Phật  vẫn  còn  nghĩ  tưởng  xằng  bậy,  niệm  một  thời 

gian lại đi học pháp môn khác, đều là nghe kinh quá 

ít. 

Sau khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc, đạo 

tràng từ trước cũng là ngày ngày giảng kinh. Cho nên 

đạo tràng chính là trường học, bốn chúng đồng tu đến 

đạo tràng chính là đi  học, thân cận thiện tri  thức, là 

trường học, không phải làm những nghi thức tôn giáo 

này. 

Thế  nhưng  hiện  tại  Phật  giáo  của  chúng  ta 

không phải như vậy, Phật giáo hiện tại gần như toàn 

bộ  thảy  đều  là  làm  nghi  thức  tôn  giáo,  đây  là  đem 

giáo  dục  của  Phật  đà  biến  thành  tôn  giáo.  Tôn  giáo 

chú trọng nghi thức; Phật pháp không chú trọng nghi 

thức mà chú trọng giáo học, nghi thức là một bộ phận 

lễ tiết của Phật giáo. Chúng ta phải nhận thức rõ ràng 

bản chất của Phật pháp: Phương thức tu hành tuy là 

rất nhiều nhưng nguyên tắc chỉ có một, chính là làm 

một  cuộc  thay  đổi  mà  thôi.  Vô  lượng  pháp  môn 

189 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  ngoài  cái  nguyên  tắc  này,  chuyển  ác  thành 

thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển  phàm  thành 

thánh, đây là mục tiêu giáo học của Phật pháp. Chúng 

ta có chuyển hay không? Sự việc này ngày ngày phải 

chuyển, niệm niệm đều phải chuyển, vậy mới có thể 

chuyển  đổi  được.  Nếu  như  quên  mất  đi  mục  tiêu 

trung tâm này, có học được nhiều pháp môn hơn, học 

được thời gian nhiều hơn, cũng không thể chuyển thì 

đây chính là học suông, không luận tu học pháp môn 

nào. Pháp môn niệm Phật tuy là nói dễ hành, chuyển 

phàm  thành  thánh,  nhưng  chúng  ta  niệm  Phật  nếu 

không  làm  được  sự  chuyển  đổi  thì  cũng  không  thể 

vãng sanh. 

Khi “Tịnh Tông Học Hội” thành lập, chúng ta 

viết  ra  một  duyên  khởi.  Trong  duyên  khởi  nêu  ra  5 

khóa  mục  tu  học,  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày làm việc thù đáp qua lại đều phải  tuân 

thủ, biết được chính mình phải nên làm như thế nào. 

Giáo học của Phật pháp, trung tâm của nó chính 

là  “Hiếu  thân,  Tôn  sư”.  Trong  Tam  Phước  khi  vừa 

mở  đầu  là  “Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  Phụng  sự  sư 

trưởng”. Hai câu này làm được tròn đầy viên mãn thì 

liền thành Phật. Bao gồm tất cả kinh luận Thế Tôn 49 

năm đã nói, không rời khỏi cái đề mục này. Nếu như 

có  người  hỏi  bạn  “Cái  gì  là  Phật  pháp?”  Là  “Hiếu 

thân,  Tôn  sư”.  Chúng  ta  học  Phật,  nhưng  đem  cái 

cương lĩnh trung tâm giáo học của Phật này quên hết 



190 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



sạch  trơn;  Tu  học  tất  cả  pháp  môn,  dường  như  là 

không liên quan gì với việc này, vậy thì bạn làm sao 

có thể thành tựu? 

Làm thế nào mới “Hiếu thân tôn sư?” 

Phía sau đã nói “Từ tâm bất sát, tu mười nghiệp 

thiện”, đây là hiếu thân tôn sư; “Thọ trì tam quy, cụ 

túc  chúng  giới,  bất  phạm  oai  nghi”  là  hiếu  thân  tôn 

sư; “Phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc tụng đại 

thừa,  khuyến  tấn  hành  giả”  đều  là  hiếu  thân  tôn  sư; 

Thậm  chí  nói  đến  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô 

lượng pháp môn đều là thực tiễn hiếu thân tôn sư. 

Bồ Tát Đẳng Giác vẫn còn một phẩm vô minh 

chưa  phá  hết,  hiếu  đạo  vẫn  chưa  viên  mãn,  còn 

khuyết  một  phần;  Tôn  sư  trọng  đạo  cũng  thiếu  một 

phần, chưa đạt đến viên mãn. Đến Như Lai qua địa, 

hiếu thân tôn sư mới làm đến được viên mãn 100%. 

Các  vị  hiểu  rõ  cái  đạo  lý  này,  mới  biết  được 

Phật  pháp  không  thể  không  học,  Phật  pháp  có  quan 

hệ rất mật thiết với chúng ta. Trên kinh luận, bạn nói 

xem có biết bao nhiêu? Các vị đọc kinh không được 

nhiều. “Kinh Vô Lượng Thọ” bạn đọc qua rồi, “Kinh 

Địa Tạng” đọc qua rồi, “Phát Khởi Bồ Tát Thù Thắng 

Chí Nhạo Kinh” đọc qua rồi đều giảng qua ở nơi đây. 

Phật giáo huấn ở trong những kinh này, chúng ta đã 

làm được mấy điều? Cho nên đặc biệt vì đồng tu Tịnh 

191 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tông chúng ta, chọn đọc kinh văn thời khóa sớm tối:  

Khóa sớm chọn đọc 48 nguyện, mục đích là hy 

vọng  chúng  ta  nương  theo  48  nguyện  phát  tâm,  48 

nguyện  là  tâm  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta 

sau khi đọc rồi phải phát ra tâm nguyện giống như A 

Di Đà Phật; 

Khóa  tối  chọn  đọc  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  từ 

phẩm 32 đến phẩm 37. Đoạn lớn kinh văn này là nói 

cái  gì?  Năm  giới  mười  thiện!  Chúng  ta  phải  làm 

được, quyết định không thể trái phạm. Cho dù là làm 

việc tốt, việc thiện, cũng không thể trái ngược, luôn 

phải  hiểu  được  chừng  mực,  phương  tiện  khéo  léo, 

phải đầy đủ trí tuệ. Khảo lượng của trí tuệ phải nghĩ 

đến  ảnh  hưởng,  đối  với  ảnh  hưởng  của  trước  mắt, 

cùng ảnh hưởng đối với tương lai đều phải nghĩ đến. 

Nếu như ảnh hưởng này là thiện, có thể làm, còn ảnh 

hưởng là bất thiện, quyết định không thể làm. Nhất là 

Phật đã nói “Hiện tại bạn làm như vậy là việc tốt, thế 

nhưng tương lai sẽ không tốt, vậy thì việc này không 

thể làm”. Những cái thí dụ này, các vị đọc qua “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, lý sự trong “Liễu Phàm Tứ Huấn” 

đều có nói đến rất nhiều. Cho nên nhất định phải chú 

ý đến sự ảnh hưởng. 

Cổ thánh tiên hiền trước đây “Thâm  minh thử 

lý”,  cho  nên  không  xem  trọng  đối  với  khoa  học  kỹ 

thuật. Không phải tổ tiên chúng ta không thông minh. 



192 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Các vị phải nên biết có rất nhiều phát minh ra từ thời 

cổ  thánh  tiên  hiền,  mọi  người  đều  biết  từ  Kim  chỉ 

nam,  thuốc  súng…những  thứ  này  đều  là  do  người 

xưa  chúng  ta  phát  minh  ra,  thế  nhưng  không  diễn 

biến thành vũ khí giết người, đây là trí tuệ của chúng 

ta.  Nhưng  khi  truyền  đến  nước  ngoài  thì  lập  tức  bị 

biến chất. 

Chúng ta đọc được ở trên lịch sử:  

Thời  đại  của  Vương  Mãng33  đã  có  người  phát 

minh  phi  hành  vào  thời  đó,  chính  là  hiện  tại  gọi  là 

máy  “dù  lượn”.  “Dù  lượn”,  đã  có  người  muốn  học 

bay, thế nhưng cái thứ này không truyền lại; 

Thời đại Tam quốc các vị đều biết rõ ràng, Gia 

Cát Lượng phát minh cơ khí hóa vận chuyển, trâu cây 

ngựa  nước.  Sau  khi  Gia  Cát  Lượng  chết  rồi  thì  hủy 

mất  hoàn  toàn  kỹ  thuật  này,  không  lưu  lại  đời  sau. 

Không  phải  ông  bỏn  xẻn,  mà  ông  biết  được  những 

khoa học này nếu như phát triển tiếp tục thì thế giới 

sớm ngày hủy diệt. 

Khoa  học  kỹ  thuật  chúng  ta  nếu  như  từ  5000 

năm  trước  đã  bắt  đầu  phát  triển,  thì  địa  cầu  này  bị 

hủy diệt rồi không còn, sớm đã mất hết rồi. Vậy bạn 

mới  có  thể  lý  giải  cổ  thánh  tiên  hiền  chúng  ta  các 

Ngài đã nghĩ đến, ngay lúc đó có chút tiện lợi, diễn 

biến về sau sẽ sanh ra rất nhiều tác dụng phụ, thế là 

193 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



liền xả bỏ hết. 

Albert Einstein là  nhà  vật  lý  lý  thuyết  sinh 

người  Đức,  nếu  như  ông  có  tiếp  nhận  qua  giáo  dục 

của thánh hiền, ông nhất định sẽ không công bố ra lý 

luận  của  bom  nguyên  tử,  ông  tuy  là  biết  được,  ông 

cũng sẽ không nói. Đây là văn hoá Trung Quốc cùng 

văn hoá phương tây khác nhau ở chỗ này. 

Phật  càng  thông  minh  hơn,  điều  gì  cũng  biết. 

Những  nguyên  lý  khoa  học  cận  đại  này  trong  Phật 

kinh thảy đều có nói đến. Thực tế mà nói, cao minh 

hơn nhiều so với những gì họ đã nói. Đây là có trách 

nhiệm đối với xã hội, có trách nhiệm đối với lịch sử, 

có  trách  nhiệm  đối  với  hạnh  phúc  của  tất  cả  chúng 

sanh,  đây  là  Phật  pháp,  quyết  định  không  có  nói  vì 

chính mình. Vì chính mình, tự tư tự lợi là phàm phu, 

không có thứ nào không tạo nghiệp. 

Trên  Kinh  Địa  Tạng  nói  “Chúng  sanh  Diêm 

Phù Đề khởi tâm động niệm thảy đều là tội”. Vì sao 

thế? Khởi tâm động niệm đều là tự tư tự lợi. Người 

giác ngộ khởi tâm động niệm đều là vì tất cả chúng 

sanh, cho dù là đời sống của mình cũng đều là vì tất 

cả  chúng  sanh.  Ta  sống  ở  thế  gian  này,  vì  sao  mà 

sống  vậy?  Vì  chúng  sanh  phục  vụ,  không  phải  vì 

chính mình. Mặc áo ăn cơm đều là vì chúng sanh, đọc 

sách vì chúng sanh, làm việc vì chúng sanh, mọi thứ 

đều  là  vì  chúng  sanh  phục  vụ,  vì  chúng  sanh  tạo 



194 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



phước.  Đây  chính  là  người  giác  ngộ,  đây  chính  là 

“Cận ư giác ý”, mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì 

xã  hội  “Sanh  khởi  chủng  chủng  thiện  căn  nhân 

duyên”. Còn mỗi niệm vì chính mình, đó chính là tạo 

tác tất cả căn nguyên của ác nghiệp. Khác biệt chính 

ngay chỗ này. 

Nếu như  chúng ta đem ý niệm  chuyển đổi lại, 

vì  chúng  sanh,  vì  xã  hội,  không  nên  vì  chính  mình, 

tiền  đồ  của  bạn  là  một  mảng  sáng  lạng,  cái  ý  niệm 

này, sanh trí tuệ. Người mỗi niệm vì chính mình, tâm 

đó là mê hoặc điên đảo, cái tâm đó sanh tham sân si, 

không  sanh  trí  tuệ.  Cho  nên  nhất  định  phải  đem  ý 

niệm  chuyển  đổi  lại,  phải  chân  thật  chuyển  đổi  lại, 

cần phải hoan hỉ mà trải qua đời sống thanh đạm. 

Câu nói này người hiện tại nghe được rất khó lý 

giải, rất khó tiếp nhận. Đây là chúng ta học tập không 

đủ độ sâu. Học tập  nếu như  có độ sâu nhất  định  thì 

bạn  liền  biết  được,  đời  sống  đơn  giản  chính  là  đời 

sống hạnh phúc nhất. 

Trong đời sống xa sỉ không có hạnh phúc, bạn 

phải bỏ ra giá trị quá lớn, bạn tỉ mỉ mà suy xét, được 

không  bằng  mất,  có  được  thì  quá  ít,  bỏ  ra  thì  quá 

nhiều. Bỏ ra là cái gì? Lo lắng, hiện tại chúng ta gọi 

là áp lực của tinh thần, áp lực của vật chất, bỏ ra thì 

quá nhiều. 

195 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đời  sống  đơn  giản,  thân  tâm  tự  tại,  trong  tâm 

bạn không có lo lắng, không có vọng tưởng, không có 

vướng bận, bạn nói thật tự tại. Tâm thanh tịnh rồi thì 

thân thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh, hoàn cảnh cũng 

thanh tịnh, đó là cảnh tùy tâm chuyển, cho nên nhất 

định phải học. Một điều sau cùng: 

Niệm thứ mười : “Thập giả, chánh niệm quán Phật, 

 trừ khử chư căn” – (Mười là, chánh niệm quán Phật, 

trừ khử các căn - Trừ khử các căn nghĩa là không để 

các căn trần làm nhiễm loạn thân tâm:  

 “Trừ khử chư căn”: 

Câu nói này chính là Pháp Tướng Tông đã nói 

“Chuyển thức thành trí”, còn Đại sư Giao Quang đã 

nói “Xả thức dụng căn”. 

Ở trong “Lăng Nghiêm Chánh Mạch”, cái dụng 

căn đó ở chỗ này nói phải “Trừ khử chư căn”. Nghĩa 

là  cái  dùng  căn  đó của  Ngài  là  dùng  “tánh”  ở  trong 

căn,  trừ  khử  là  trừ  đi  “thức”  ở  trong  căn.  Cho  nên 

cách  nói  này  tuyệt  nhiên  không  có  mâu  thuẫn.  Nếu 

như bạn đọc Kinh Lăng Nghiêm, thì “Lăng Nghiêm” 

nói phải dùng “căn”, còn chỗ này phải đem căn bỏ đi, 

vậy thì rốt cuộc vẫn là dùng căn tốt, hay là trừ bỏ đi 

thì  tốt.  Vấn  đề  liền  xảy  ra  rồi,  ý  nghĩa  không  như 

nhau:  



196 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Một cái là dùng tánh trong căn, giống như đại 

sư Giao Quang dạy chúng ta, chúng ta thấy là dùng 

thấy  của  tánh  thấy,  tánh  thấy  là  tánh  của  nhãn  căn. 

Vậy thì chính là “tánh thấy”, cái này nếu như trừ đi, 

trừ là không nên dùng nhãn thức mà thấy, vì sao vậy? 

“Thức” có phân biệt, có chấp trước, có vọng tưởng; 

Còn  trong  “Tánh”  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, bạn hiểu rõ cái đạo lý này thì rất dễ dàng 

biện  biệt. Sáu căn tiếp  xúc với cảnh giới  bên ngoài, 

chỉ  cần  lìa  khỏi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước, 

chính  là  xả  “thức”  dùng  căn,  chính  là  chỗ  này  nói 

“Trừ khử chư căn”. Sau khi “trừ khử chư căn” thì câu 

thứ nhất tự nhiên  liền hoàn thành rồi: 

 “Chánh niệm quán Phật”: 

“Chánh  niệm”  là  gì  vậy?  Không  có  tà  niệm! 

Cho nên không phải  họ vô niệm,  mà là không có tà 

niệm, chính là chánh niệm. 

Cái gì là tà niệm? Vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước  là  tà  niệm.  Nhất  định  không  có  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, vào lúc này gọi là chánh niệm. 

Trong  tông  môn  chúng  ta  thường  hay  xem  thấy 

“Chánh niệm  vô  niệm”,  trong  chánh niệm  không  có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, là cái ý nghĩa này. 

“Chánh  niệm”  thì  “Quán  Phật”,  cảnh  giới  của 

Phật liền hiện tiền. “Quán Phật” không phải bảo bạn 

197 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



một ngày từ sớm đến tối thấy tượng Phật. 

“Quán Phật” là ý nghĩa gì vậy? Cũng giống như 

trong đại kinh Phật đã nói “Đại địa chúng sanh, vốn 

dĩ thành Phật”. Nếu bạn xem thấy tất cả chúng sanh 

hữu  tình  đều  là  chư  Phật  Như  Lai,  bạn  chánh  niệm 

liền hiện  tiền;  Nếu bạn xem thấy những  chúng sanh 

này,  họ  là  phàm  phu,  họ  đang  tạo  nghiệp,  thì  đó  là 

bạn tà niệm “Quán thế gian”, bạn không phải chánh 

niệm.  Cho  nên  mắt  của  Phật  xem  thấy  tất  cả  chúng 

sanh  là  chư  Phật  Như  Lai,  phàm  phu  xem  thấy  chư 

Phật Bồ Tát đều là phàm phu. Các vị nghĩ xem lời nói 

này chỗ này chẳng phải là nói “Cảnh tùy tâm chuyển” 

hay sao? Chánh niệm là chân tâm, chân tâm xem thấy 

cảnh  giới  bên  ngoài  thì  thấy  được  chân  tướng,  chân 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh.  Chân  tướng  chính  là 

cảnh giới Phật, chân tướng chính là tất cả chúng sanh 

đồng thành Phật đạo. Như trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

nói [“tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí” ]: “Viên” 

là viên mãn, “Chủng trí” là cảnh giới của Phật. 

Cho nên chúng ta phải huấn luyện, lúc nào xem 

thấy tất cả chúng sanh đều là Phật, ta tỉ mỉ mà xem, 

bạn giống như một vị Phật, thì ta liền thành Phật. Còn 

“Tôi thấy anh không giống Phật” thì ta là phàm phu; 

“Tôi thấy anh giống như vị Bồ Tát”, thì ta thành Bồ 

Tát, cảnh tùy tâm chuyển. 

Cho nên cái mười niệm này, trong sách “Tông 



198 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Yếu”  nói   “Như  thị  thập  niệm,  ký  phi  phàm  phu  sở 

 năng, đương tri sơ địa, dĩ thượng Bồ Tát, nãi năng cụ 

 túc  thập  niệm”34.   Sơ  địa  chỗ  này  là  nói  Biệt  Giáo, 

Biệt  Giáo  Sơ  Địa  bằng  với  Viên  Giáo  Sơ  Trụ.  Hay 

nói  cách  khác  phải  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  người  phá 

một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  pháp  thân,  họ 

mới có thể chân thật đầy đủ. Vậy thì chúng ta không 

thể, chúng ta phải học. Mười điều này mỗi một điều 

đều phải học: 

Trong  điều  thứ  nhất,  chúng  ta  phải  học  tập, 

chính  là  nhất  định  không  được  tự  khen  mình  chê 

người.  Chính  mình  khen  ngợi  chính  mình,  tán  thán 

chính mình, hạ thấp người khác, nhất định không nên. 

Đây  tâm  bệnh  mà  chúng  ta  rất  dễ  phạm.  Chúng  ta 

niệm Phật, chúng ta đây là chánh pháp, cái pháp này 

của chúng ta tốt, pháp của bạn thì không được. Hữu ý 

vô  ý  đều  sẽ  nói  ra.  Chưa  từng  biết  tán  thán  người 

khác “Pháp này của tôi tốt, còn pháp của bạn đó cũng 

rất  tuyệt,  pháp  của  bạn  cũng  rất  tốt”.  Đây  là  thật, 

không phải là giả, chỉ cần chuyên tu, chuyên tinh đều 

tốt. Trên Kinh Kim Cang nói rất hay “Pháp môn bình 

đẳng không có cao thấp”, không chỉ là tông phái của 

nhà Phật pháp môn là bình đẳng, không có cao thấp. 

Lại mở rộng ra, cùng các tôn giáo khác cũng là bình 

đẳng, cũng không có cao thấp, cho đến tất cả pháp thế 

gian, đều là bình đẳng, đều không có cao thấp. Còn 

có  thể  thành  tựu  hay  không  đó  chính  là  “Một  môn 

thâm nhập, trường kỳ huân  tu”. Tại vì sao không có 

199 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cao thấp? Mười pháp giới y chánh trang nghiêm, đều 

là  duy  tâm  sở  hiện,  làm  gì  có  cao  thấp?  Ngoài  tâm 

không  pháp,  ngoài  pháp  không  tâm.  Một  tâm  biến 

hiện chân tâm. Cho nên pháp là bình đẳng, mỗi pháp 

đều là đệ nhất, ở trong Phật pháp không tìm được đệ 

nhị. Chúng ta phải hiểu được cái đạo lý này. Cho nên 

đối  với  tất  cả  các  pháp,  phải  sanh  tâm  tôn  trọng, 

chính  mình  phải  khiêm  tốn,  phải  nhường  nhịn,  phải 

khiêm  hạ.  Khổng  Lão  Phu  Tử  như  vậy  mà  dạy  bảo 

chúng ta, Thích Ca Mâu Ni Phật cũng là dạy chúng ta 

như vậy. Việc này nhất định không sai. Tự khen mình 

chê người, trong “Phạm Võng Giới” tuy không phải 

là  liệt  vào  giới  điều  tối  trọng,  thế  nhưng  trong  “Du 

Già Giới Bổn” thì liệt vào trọng giới. 

Chúng ta phải hiểu, đệ tử Phật chân thật, không 

luận làm bất cứ việc gì, quyết không trái phạm giáo 

huấn của Phật  đà. Thời kỳ làm học trò, không được 

rời  khỏi  lão  sư,  không  luận  làm  bất  cứ  việc  gì  đều 

phải bẩm bạch lão sư, lão sư mới có thể dạy bạn. Nếu 

như là mọi việc đều che giấu lão sư, thì lão sư không 

cách gì dạy bạn. Cho nên chúng ta đều là học trò theo 

một lão sư, thành tựu của chúng ta chính là đại sư Ấn 

Quang đã nói “Một phần thành kính đối với lão sư thì 

có một phần thành tựu, mười phần thành kính thì có 

mười phần thành tựu”. 

Thành  kính  biểu  hiện  ở  nơi  nào?  Quyết  định 

không che giấu đối với lão sư: Làm việc tốt phải báo 



200 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



cáo  lão  sư,  làm  việc  xấu  cũng  phải  báo  cáo  lão  sư. 

Lão sư hoàn toàn hiểu rõ đối với bạn, thì họ mới có 

thể  chỉ  đạo  bạn.  Bạn  có  chỗ  che  giấu, che  giấu  một 

phần thì họ không thể chỉ đạo bạn. Hay nói cách khác 

bạn học tập với họ, cái mà bạn học được liền có hạn. 

Tôi  có  thể  ở  nơi  lão  sư  có  được  chút  gì  đó, 

thành  thật  mà  nói  chính  là  tôi  không  giống  như  các 

học trò khác của ông, tôi không có chút nào che giấu 

đối  với  lão  sư,  có  chủ  ý  xấu,  muốn  làm  việc  xấu, 

cũng phải báo cáo với lão sư, nói rõ tôi tại vì sao phải 

làm  cách  làm  này,  lão  sư  nghe  qua  xem  có  được 

không?  Vậy  mới  được,  vậy  mới  giống  một  học  trò. 

Cho nên tôi thân cận mấy vị lão sư, lão sư thương yêu 

tôi  đến  như  vậy,  do  nguyên  nhân  gì? Không  hề  che 

giấu,  nhất  định  không  lừa  dối,  chúng  ta  mới  có  thể 

được  lợi  ích.  Chúng  ta  đối  với  Phật  Bồ  Tát  càng  là 

như vậy. Không nên cho rằng Phật Bồ Tát không có, 

việc ta làm các Ngài không biết. Bạn đọc qua bộ kinh 

này, bộ kinh này nếu như bạn chân thật đọc được có 

tâm đắc, rợn cả lông tóc. Không thể nói là A Di Đà 

Phật, Quán Âm Bồ Tát, không nói các Ngài, mà mỗi 

một  người  sanh  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

cho dù là người hạ phẩm hạ sanh, sanh đến thế giới 

Cực  Lạc  đều  là  thiên  nhãn  thông  suốt,  thiên  nhĩ 

không  chướng  ngại,  tha  tâm  thông  trùm  khắp.  Cho 

nên  khởi  tâm  động  niệm  của  chúng  ta,  hành  vi  việc 

làm, họ thảy đều xem thấy, đều nghe được, đều biết 

được,  bạn  giấu  được  ai?  Người  vãng  sanh  thế  giới 

201 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cực  Lạc,  không  biết  đến  bao  nhiều,  không  thể  tính 

đếm,  thảy  đều  xem  thấy,  thảy  đều  nghe  được,  khởi 

tâm động niệm của chúng ta, họ đều biết được. Nếu 

như quả nhiên bạn hiểu rõ được sự việc này, làm sao 

mà  không  rợn  cả  lông  tóc  chứ?  Thật  đáng  lo,  cho 

rằng  chính  mình  làm  việc  không  có  người  nào  biết, 

đây  là  tự  gạt  mình  gạt  người.  Đừng  nói  là  Phật  Bồ 

Tát, ngay cả quỷ thần cũng đều biết được rõ ràng. 

Cư sĩ Tề Tố Bình đã nói với các vị những việc 

của Thiên Mục Sơn, các vị đều đã nghe qua, nếu bạn 

không phải là người chân thật tu hành, quỷ thần cũng 

xem  thường  bạn.  Đạo  tràng  này  của  chúng  ta  quỷ 

thần nhiều. Các vị rất nhiều đồng tu đều biết, oan gia 

trái chủ của lão Lâm trưởng - cư sĩ Trần Quang Biển 

chẳng phải đã nhập vào thân đồng tu nơi đây, yêu cầu 

quy y, yêu cầu nghe kinh sao? Không phải đã nói qua 

với các vị nhiều lần? Quỷ thần rất nhiều, họ còn nói: 

“Giảng  đường,  Niệm  Phật  Đường  có  Phật  Bồ  Tát” 

nên  những  quỷ  thần  này  e  sợ,  không  dám  tiếp  cận, 

cho nên họ yêu cầu nghe kinh đến nơi nào để nghe? 

Đến lầu hai để nghe. Lầu hai là trai đường, mở máy 

truyền  hình  ra,  họ  ở  nơi  đó  nghe.  Việc  này  đồng  tu 

các vị đều biết, ngày ngày cùng ở chung với quỷ thần, 

số lượng quỷ thần nhiều hơn so với chúng ta, chúng 

ta ở đây xem thấy mấy trăm người, họ thì có đến mấy 

ngàn người. Vậy chúng ta có thể giấu được ai? Cho 

nên tâm phải chánh, phải lương thiện. 



202 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Chúng  ta  thường  nói  duy  nhất  thiện  tâm,  duy 

nhất  thiện  ý,  duy  nhất  thiện  hạnh,  tâm  ý  hạnh  đều 

thiện,  niệm  Phật  nhất  định  vãng  sanh.  Hơn  nữa  bạn 

nhất  định  được  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện 

thần bảo hộ. Thế gian tuy là tai nạn rất nhiều, bạn sẽ 

không bị tai nạn. Chúng ta xem thấy rồi, nghe được 

rồi, còn có thể không cảnh giác hay sao? Chỉ cần tâm 

thiện,  hạnh  thiện  của  bạn,  tự  nhiên  liền  có  thần  hộ 

pháp hộ trì bạn, tất cả tự nhiên tốt đẹp, tất cả tự nhiên 

như ý. Cái đoạn này, chúng ta chỉ giới thiệu đến chỗ 

này. 

Phía  sau  chúng  ta  phải  thảo  luận  cái  “Thập 

niệm”  này.  Cuối  cùng  chọn  lấy  loại  cách  nói  nào? 

Chúng ta học Phật, then chốt nhất chính là tin tưởng 

lão sư, nếu như mất niềm tin đối với lão sư, thì như 

trên kinh nói “Thính tín dư giáo”, chính là người khác 

dạy bảo. Sự việc này thì khó! 

Lão sư của chúng ta là ai? Không phải tôi, tôi 

không dám làm lão  sư, lão  sư của  chúng ta là A Di 

Đà  Phật.  A  Di  Đà  Phật  ở  chỗ  nào  vậy?  “Kinh  Vô 

Lượng  Thọ”  chính  là  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  nhất 

định phải tin tưởng “Kinh Vô Lượng Thọ”, nhất định 

phải tin tưởng A Di Đà Phật. 

Thế nhưng hiện tại lại có vấn đề, chúng ta đọc 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  bổn  hội  tập  của  cư  sĩ  Hạ 

Liên  Cư,  cho nên có rất nhiều  người đề xuất  ý kiến 

203 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phản đối, cho rằng: “Đây không phải là nguyên bản 

dịch,  bản  này  không  đáng  tin,  bản  này  nhất  định 

không  thể  tin  tưởng”.  Vậy  phải  làm  sao?  Vậy  thì 

đành  phải  đi  đọc  5  loại  nguyên  bản  dịch.  Nếu  như 

bạn nghe người ta nói cách nói này, bạn mất đi lòng 

tin đối với bản hội tập này, bạn đi đọc 5 loại nguyên 

bản dịch. Thế nhưng tôi có lòng tin đối với bổn hội 

tập này, tại vì sao tôi có lòng tin? Lão sư truyền cho 

tôi, lão sư Lý đích thân truyền cho tôi. Hơn nữa việc 

đối với xã hội đại chúng thông thường phản đối bổn 

này,  ông  cũng  đã  từng  nói  qua  với  tôi,  lúc  đó,  khi 

giao bổn này cho tôi, ông nói với tôi: 

- Tạm thời cất đi. 

Tôi nói: 

-  Tại vì sao vậy, thưa thầy? 

Vì  vào  lúc  đó  tôi  rất  muốn  giảng giải  bộ  kinh 

này, hoằng dương bộ kinh này. Ông nói: 

-  Không  được,  tuổi  tác  của  anh  quá  nhỏ,  quá 

trình học Phật của anh quá ít. 

Ông còn nói: 

- Có một số lão pháp sư cư sĩ đại đức đến phản 

đối, ông sẽ không chịu nổi. 



204 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Tôi nói: 

- Vậy phải làm sao thưa thầy? 

- Cất đi, chờ đợi cơ duyên, đem cất đi. 

Tôi đã cất hết mấy mươi năm, đợi đến khi lão 

sư vãng sanh, trong lúc tôi thanh lý sách cũ, lại xem 

thấy  được  quyển  này.  Lão  sư  đã  qua  đời  rồi,  tuy  là 

không thể hoằng dương, chí ít cũng đem quyển này in 

ra, cho nên liền in  mười ngàn bộ đem tặng cho. Kỷ 

niệm lão sư, bởi vì cái quyển này của lão sư, rất nhiều 

người  chưa  xem  thấy,  chính  là  mi  chú  của  Ngài. 

Quyển này sau khi tán  ra, rất nhiều người xem thấy 

sanh tâm hoan hỉ, đến mời tôi giảng. Duyên này đại 

khái  như  vậy  mà  chín  muồi.  Vậy  thì  bắt  đầu  giảng, 

giảng  rồi,  quả  nhiên  không  hề  sai,  pháp  duyên  thù 

thắng  không  gì  bằng.  Ngay  trong  đời  này  của  tôi 

giảng qua rất nhiều kinh luận, pháp duyên thù thắng 

nhất  là  giảng  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  thính  chúng 

nhiều  nhất,  đạt  được  hoan  hỉ  của  đại  chúng,  duyên 

chín muồi rồi. Lão sư Lý đem quyển này giao cho tôi, 

tôi tin sâu không nghi đối với ông. 


****** 

 

 

 

205 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



(VCD 130) 



Ở nơi quyển này, trên kinh văn chỉ nói “Nãi chí 

thập niệm”, tuy không tỉ mỉ nói rõ ra, mười niệm này 

là  niệm  bằng  cách  nào,  không  nói  một  cách  tường 

tận, cho nên người xưa đã có rất nhiều cách nói. Thế 

nhưng các tổ sư đại đức, trong đó cũng có dẫn chứng 

kinh điển, nói cho chúng ta nghe rất tường tận, rất rõ 

ràng  như  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh”  có  nói 

mười niệm trong “Hạ phẩm hạ sanh chương”, cổ đức 

dùng nó để giải thích mười niệm của nguyện thứ 18. 

Việc này rất có đạo lý, còn có căn cứ vì “Quán Kinh” 

là một trong Tịnh Độ ba kinh. Chỗ này nói được đơn 

giản, còn “Quán Kinh” nói được tương đối tường tận 

hơn,  nói  được  cụ  thể,  rất  đáng  được  chúng  ta  làm 

tham khảo35. 

Đại sư Thiện Đạo, (Đại sư Thiện Đạo là tổ sư 

đời thứ hai của Tịnh Độ Tông chúng ta), trong truyện 

ký nói Ngài là A Di Đà Phật hóa thân đến, Ngài là A 

Di  Đà  Phật  tái  sanh,  vậy  lời  của  Ngài  Thiện  Đạo 

chính là A Di Đà Phật đích thân nói ra, Ngài nói: 

 “Kim chi thập niệm”: Chính là nói mười niệm 

này của nguyện thứ 18 trong “Kinh Vô Lượng Thọ”; 

 “Đản thị khẩu xưng”36:  Chính là miệng niệm, 

 “Thượng  tận  nhất  hình,  hạ  chí  nhất  niệm”37: 



206 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



“Thượng  tận  nhất  hình”     là  dốc  hết  một  đời  này  đều 

không  gián  đoạn,  chính  là  tu  pháp  mười  niệm  này; 

“Hạ chí nhất niệm”, đây là nói ít nhất. 

 “Thông ư tam bối, nhiếp ư cửu phẩm, mạc bất 

 giai vãng”38: Ba bậc chín phẩm đều thông, thảy đều 

được sanh Tịnh Độ. 

Cái  ý  này  là  nói  được  rất  rõ  ràng,  cái  mười 

niệm  này  chính  là  miệng  niệm,  không  phải  mười 

niệm  trong  “Di  Lặc  Bồ  Tát  Sở  Vấn  Kinh”,  chỉ  là 

miệng niệm. Thế nhưng Đại sư Thiện Đạo nói lời nói 

này, chúng ta nhất định phải căn cứ vào bổn kinh đã 

nói trong hai phẩm “ba bậc vãng sanh”, “Vãng sanh 

chánh nhân”, phải tương ưng với hai phẩm kinh văn 

này,  cho  nên  tuyệt  đối  không  thể  nói  chỉ  cần  có 

miệng không có tâm, vậy thì không được, không thể 

vãng sanh. 

Phải chân thật có tâm! Có tâm gì vậy? Chúng ta 

ở trong lúc giảng giải thường hay nhắc đến “Giác ngộ 

chi tâm”. “Tâm giác ngộ” chính là tâm lợi ích chúng 

sanh, tâm trụ trì chánh pháp, phải có cái tâm này. Bạn 

mỗi ngày tu pháp mười niệm, quyết định được sanh. 

Như  những  người  nào?  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  một 

ngày  bận  từ  sớm  đến  tối,  làm  gì  có  thời  gian  niệm 

Phật?  Ông  một  ngày  niệm  mười  danh  hiệu  Phật,  thì 

được rồi. Vì sao vậy? Một  ngày 24 giờ đồng hồ cái 

nghĩ cái làm, đều là vì Phật pháp, vì chúng sanh, cho 

207 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên mười câu hiệu Phật này của ông, đem công đức 

đã tu tích được của ông cả ngày hôm nay, hồi hướng 

cầu sanh Tịnh Độ. Nếu như mười niệm mà không có 

thời gian, thì niệm một câu cũng được. 

Các vị có thể thể hội được cái ý nghĩa này, bạn 

liền  hiểu  rõ,  tâm  là  tâm  Phật,  hạnh  là  Bồ  Tát  hạnh, 

người  như  vậy  một  ngày  mười  niệm,  một  niệm,  họ 

thật có thể vãng sanh, một chút cũng không giả. Nếu 

như  trong  lòng  tham  luyến  danh  vọng  lợi  dưỡng, 

không thể buông bỏ năm dục sáu trần, thì một ngày 

niệm mười vạn danh hiệu Phật, cũng không thể vãng 

sanh. Như người xưa đã nói “Đau mồm rát họng cũng 

chỉ  uổng  công”.  Tại  vì  sao  người  ta  một  ngày  niệm 

mười câu một câu đều có thể vãng sanh? Còn người 

kia  một  ngày  từ  sáng  niệm  đến  tối,  một  ngày  niệm 

mười  vạn  danh  hiệu  cũng  không  thể  vãng  sanh?  Vì 

điều  kiện  của  vãng  sanh,  không  phải  ở  niệm  Phật 

nhiều hay ít. Đại Sư Ngẫu Ích ở trong “Yếu Giải” nói 

cho  chúng  ta  nghe  rất  hay  “Có  thể  vãng  sanh  hay 

không quyết định ở có tín nguyện hay không; phẩm 

vị cao thấp quyết định ở công phu niệm Phật sâu hay 

cạn”.  Hai  câu  nói  này  nói  được  rất  hay,  Đại  Sư  Ấn 

Quang rất là tán thán. Chân tín, thiết nguyện, đây là 

điều kiện vãng sanh. Chân tín, thiết nguyện, chính là 

phát tâm Bồ Đề. Cái gì gọi là chân tín? Chúng ta có 

chân  tín  hay  không?  Quả  nhiên  thật  tin  có  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  thật  nguyện  vãng  sanh,  dáng 

vẻ người đó liền thay đổi. Thay đổi thế nào? Tất  cả 



208 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



vạn  duyên  của  thế  gian  này  họ  đều  buông  xả.  Nếu 

như  vẫn  còn  tham  luyến  danh  vọng  lợi  dưỡng,  năm 

dục sáu trần, là không tin, không có nguyện, nguyện 

của họ vẫn là ở luân hồi. Không muốn thoát khỏi luân 

hồi, họ làm gì có chân tín thiết nguyện? Cho nên quả 

nhiên có chân tín thiết nguyện, cái thế gian này, thế 

xuất  thế  gian  pháp  thảy  đều  buông  xả.  Còn  có  một 

việc  không  thể  buông  xả,  tức  là  tín  nguyện  của  bạn 

liền có vấn đề. Cho nên vạn nhất không nên hiểu lầm, 

nói “tôi tin rồi”, tin rồi mà vẫn tranh danh đoạt lợi, tin 

rồi mà vẫn sợ chịu thiệt thòi, vẫn sợ bị lỗ, vậy bạn tin 

cái gì? 

Bạn thấy ở trên kinh Phật giảng bao nhiêu biến, 

giảng bao nhiêu lần “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư 

vọng”,  “Tất  cả  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyển  bào 

ảnh”,  “Vạn  pháp  giai  không,  nhân  quả  bất  không”, 

bạn  cũng  biết  đọc,  bạn  cũng  biết  giảng,  nhưng  bạn 

làm không được, làm không được thì không phải thật 

tin,  làm  không  được  thì  không  phải  chân  thật  có 

nguyện. 

Thật  tin,  thật  nguyện,  quyết  định  thảy  đều 

buông xả, ở thế gian này tất cả tùy duyên, quyết định 

không  có  thành  kiến  của  chính  mình,  các  vị  mọi 

người tốt, đều tốt, ta không có ý kiến, ta không thêm 

ý kiến, cho dù là việc hoằng pháp lợi sanh cũng đều 

tùy duyên, quyết không phan duyên, quyết không thế 

nào? Còn nếu bạn cho rằng “Ây daz! Đây là việc tốt, 

209 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ta nhất định phải làm, chúng sanh quá khổ, nếu chúng 

ta không làm, không có lòng từ bi”. Bạn  có lòng từ 

bi, nhưng chúng sanh không có phước báo thì có biện 

pháp gì?  Dường như  lòng  từ  bi  của  chúng  ta  đều  là 

cao hơn nhiều so với Phật Bồ Tát? Chư Phật Như Lai 

xem  thấy  vô  số  chúng  sanh  chịu  khổ  chịu  nạn,  vậy 

mà các Ngài đều không đến, chúng ta lo lắng muốn 

cứu độ chúng sanh, bạn siêu vượt hơn Phật quá nhiều 

rồi. 

Thế nhưng tỉ mỉ mà suy lượng, thì tâm từ bi của 

bạn là giả, tâm từ bi của chư Phật Bồ Tát là thật. Vì 

sao vậy? Trong tâm từ bi của bạn phải có đền trả, là 

có điều kiện, không phải là vô điều kiện, không phải 

là vô tư, vẫn là không thể so được với  chư  Phật  Bồ 

Tát.  Cho  nên  phải  học  tùy  duyên  của  chư  Phật  Bồ 

Tát, không được phan duyên. 

Thực tế ra mà nói, tùy duyên, sự việc làm được 

thuận lợi, trái lại dễ dàng thành tựu. Phan duyên, thì 

trái  lại  gặp  phải  rất  nhiều  chướng  ngại.  Thí  dụ  nói, 

bạn nhất định muốn xây đạo tràng, nhất định phải ở 

nơi đây hoằng pháp. Người ta liền hỏi ngược lại, bạn 

là dụng ý gì? Bạn có ý đồ gì? Thế là người ta liền có 

tâm phòng bị, bạn liền sẽ rước lấy rất nhiều chướng 

ngại. Tùy duyên là đến khi họ cảm thấy được sự cần 

thiết,  họ  đến  tìm  bạn,  thì  sự  việc  này  rất  dễ  dàng 

thành công. 



210 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Chúng ta muốn xây một thôn Di Đà, lão cư sĩ 

Hồng Cung Lan rất hiếm có, phát tâm bằng lòng đem 

đất  nhường  cho  chúng ta.  Thế  nhưng  trước  đây  ông 

cho người Nhật Bản thuê, khế ước là 30 năm, người 

Nhật  Bản  mới  dùng  được  8  năm,  vẫn  còn  đến  22 

năm, nếu họ không để cho chúng ta, đợi sau khi khế 

ước hết  mới hoàn trả cho bạn, chúng ta phải  đợi 22 

năm.  Nghe  nói  trong  khế  ước  đó  còn  có  một  điều 

kiện,  kèm  một  điều  kiện,  xong  30  năm  rồi,  tiếp  tục 

thuê thêm 30 năm, vậy thì chúng ta phải đợi đến 50 

năm. Chúng ta tìm người khó, người ta tìm chúng ta 

thì dễ. 

Sự việc này, tôi cũng là may mắn nhờ vào giáo 

huấn những năm đầu của Đại Sư Chương Gia, Đại sư 

Ngài  dạy  tôi  “Tất  cả  cầu  Phật  Bồ  Tát,  không  cầu  ở 

người”.  Cầu  người,  người  ta  không  đáp  ứng thì  bạn 

thật  khó  chịu.  Tôi  nghĩ  đúng  rồi,  cầu  Phật  Bồ  Tát, 

chúng ta thật tâm cầu, Phật Bồ Tát liền có cảm ứng, 

tất  cả  nghe  theo  sự  an  bài  của  Phật  Bồ  Tát,  chính 

mình không có chút ý kiến nào, chính mình có chút ý 

kiến xen tạp trong đó thì Phật Bồ Tát sẽ không an bài. 

Vì sao vậy? Bạn chính mình sẽ xếp đặt, Phật Bồ Tát 

nhiều  việc  không  bằng  ít  việc,  ít  việc  không  bằng 

không  việc  gì;  còn  bạn  chính  mình  thảy  đều  buông 

xả,  vậy  thì  các  Ngài  không  an  bài  không  được;  các 

Ngài  không  thể  không  an  bài  cho  bạn,  khi  mà  bạn 

chính mình vẫn còn nghĩ nên làm thế nào đó, nên làm 

thế  nào,  vậy  thì  Phật  Bồ  Tát  bớt  việc,  quyết  không 

211 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tìm lấy phiền phức. 

Chúng ta phải hiểu được cái đạo lý này, cái đạo 

lý này là Đại Sư Chương Gia truyền cho tôi, cho nên 

tôi  cả  đời  tùy  duyên,  cả  đời  tôi  không  có  những  ý 

niệm muốn làm như thế nào đó, tôi từ trước giờ chưa 

chân  thật  đi  làm,  vì  sao  vậy?  Duyên  không  đủ.  Nói 

qua mà thôi, nói qua có chỗ tốt. 

Ngay  trong  đó  chân  thật  có  đầy  đủ  cái  duyên 

này, sau khi họ nghe rồi, họ phát tâm đến làm, thì sự 

việc này thành công rồi. Cho nên chúng ta ở nơi đây 

giảng  kinh,  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  thường  hay  đến 

nghe, nghe được rồi, ở nơi đây ông có duyên phận thì 

làm được thành công, thì làm được dễ dàng. 

Chúng  ta  giảng  kinh  ở  HongKong,  gần  đây  đi 

giảng  một  năm,  tôi  cũng  thường hay  nghĩ  xây  dựng 

đạo tràng ở HongKong, tôi nghĩ đến cái gì? Nghĩ đến 

cái  duyên  này  cũng  đã  nghĩ  ra,  thế  nhưng trước  sau 

không  có  duyên,  không  có  duyên  thì  không  được, 

chúng ta chính mình có thể ở HongKong mua đất xây 

đạo tràng hay không? Thực lực này thì có, thế nhưng 

chướng ngại quá lớn, không thể làm. Singapore ở nơi 

đây chính là một thí dụ, nếu như không phải Lý Mộc 

Nguyên mời chúng ta đến nơi đây để hoằng pháp lợi 

sanh,  mà  chúng  ta  chính  mình  đến  Singapore  mua 

một tòa lầu, làm một đạo tràng được không? Được thì 

được, nhưng nhất định làm không được bao lâu, thì bị 



212 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



người đuổi đi. Tôi hiểu rõ cái đạo lý này, bạn ở nơi 

đây  giành  tín  đồ  của  người  ta,  đoạt  lấy  cúng  dường 

của  người  ta,  người  ta  sẽ  không  cam  lòng,  không 

phục, nghĩ ra hết cách để gây phiền phức, muốn đuổi 

bạn đi. Thế nên chúng ta đến nơi đây, đạo tràng Cư Sĩ 

Lâm đã có hơn 60 năm, nên họ không thể làm cho Cư 

Sĩ Lâm hủy mất. Cho nên đạo tràng Cư sĩ Lâm ở nơi 

đây, có lịch sử lâu như vậy, chúng ta phụ thuộc vào ở 

nơi đây, chướng ngại bên ngoài như thế nào cũng đã 

có Cư Sĩ Lâm gánh vác, chúng ta không việc gì. 

Còn  ở  HongKong,  chúng  ta  không  tìm  được 

một  đạo  tràng  như  thế  này,  tìm  không  được  một  hộ 

pháp như thế này, cho nên không cách nào. Vậy thì ở 

HongKong  làm  khách,  tạm  thời  thuê  nhờ  một  lễ 

đường của hội Phúc Lợi Nhai Phường, chúng ta ở nơi 

đó một tháng hoạt động ba ngày. Nếu như HongKong 

cũng  có  một  đạo  tràng,  cũng  có  một  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên, người HongKong có phước, chúng ta là toàn 

tâm  phụng  hiến,  chúng  ta  không  cần  danh,  cũng 

không cần lợi, cũng không cần danh phận. Ở nơi đây 

luôn  một  mực  bảo  tôi  làm  thầy  lãnh  đạo  gì  đó.  Tôi 

nói: “Tôi mà là thầy lãnh đạo cái gì?”. Tôi đã không 

muốn làm trụ trì, cũng không muốn làm lãnh đạo, bất 

cứ chấp sự gì cũng không cần đến. Tôi đến làm nghĩa 

vụ, hoàn toàn tận tâm vì nghĩa vụ. Tất cả cúng dường, 

thảy  dều  cúng  dường  thường  trụ,  tôi  một  xu  cũng 

không cần đến. 

213 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hiện tại ở HongKong giảng kinh là mượn chỗ 

của  hội  Phúc  lợi  Nhai  Phường,  cho  nên  tín  đồ  cúng 

dường  tôi  liền  nhận,  nhận  để  làm  gì?  Chúng  ta  mỗi 

lần đi có 4 đến 5 người, vé máy bay là dùng tiền của 

họ.  Cho  nên  đây  là  nói  rõ  tính  quan  trọng  của  tùy 

duyên,  quyết  định  không  nên  phan  duyên,  phan 

duyên chỉ có tìm lấy phiền phức. Đây là nói tại vì sao 

ở HongKong, chúng ta không có cách gì ở nơi đó xây 

dựng một đạo tràng 

Cả đời tôi không hy vọng xây đạo tràng, không 

làm cái việc này. Cho nên HongKong ở nơi đó duyên 

chín  muồi,  ta  có  thể  giúp  họ  xây  đạo tràng.  Còn  tôi 

chính  mình  quyết  định  không  xây  đạo  tràng.  Cả  đời 

của  tôi,  rất  nhiều  đồng  tu  theo  tôi  thời  gian  lâu  đều 

biết, cả đời đều là gặp đố kỵ chướng ngại, nếu tôi xây 

một đạo tràng, vậy thì được sao, phiền phức sẽ rất to. 

Không xây đạo tràng, chỉ  đi  theo phía sau người ta, 

mà đố kỵ chướng ngại còn rất nhiều, gây rối sanh sự 

cũng rất nhiều. Cho nên nhất định không nên làm cho 

chúng  sanh  tạo  thêm  nghiệp  càng  nặng,  vì  có  phá 

hoại to lớn hơn. 

Cho nên chúng ta tất cả tùy duyên, thường hay 

muốn thoái lui, tôi không muốn tiến, tôi  muốn thoái 

lui, nhất  là hiện  tại tuổi tác lớn rồi. Cho nên tôi nói 

với rất nhiều đồng tu, ngày nay tôi bị Cư Sĩ Lý Mộc 

Nguyên buộc chặt rồi, không thể thoát thân. Nếu tôi 

muốn rời khỏi nơi đây, trên đạo nghĩa thì nói không 



214 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



thông, có lỗi với ông. Ông nhiệt  tâm  toàn lực hộ trì 

như vậy, ông là vì pháp, không phải là vì một  mình 

tôi.  Tôi  hiểu  rõ,  tôi  phải  giúp  ông  hoằng  pháp  lợi 

sanh.  Cho  nên  chính  mình  đối  với  chính  mình  luôn 

phải rõ ràng, luôn phải tường tận. 

Ở Trung Quốc Đại lục nhiều năm đến nay, có 

duyên, tùy duyên làm một số việc, quyết không phan 

duyên. Tôi không có phái người làm việc hoằng pháp 

ở Trung Quốc Đại  Lục. Không có!  Những băng thu 

âm, băng ghi hình, kinh sách, đều là những đồng tu ở 

hải ngoại gặp được tôi, hoặc là ở đạo tràng tự mình 

lấy mang đi qua đó. Tôi không hề ủy thác cho người 

làm, đây gọi là tùy duyên. Thế nhưng tùy duyên đều 

vẫn có chướng ngại. Lần này chúng ta đến Bắc Kinh 

cùng Cục trưởng Diệp Hội Phật giáo gặp mặt, đôi bên 

mới hiểu rõ. Tôi nói: 

-  Các vị hãy nên yên tâm, tôi sống đến tuổi tác 

lớn thế này rồi, xuất  gia gần 50 năm,  giảng kinh 40 

năm, ngay đến đạo tràng cũng không có. Nếu các vị 

tặng đạo tràng cho tôi, tôi cũng không cần đến. 

Năm  trước  Giản  Phong  Văn  tặng  một  đạo 

tràng, tôi liền hỏi ông: 

-  Có  phải  ông  muốn  hại  tôi  không?  Giữ  tâm 

không tốt, muốn hãm hại tôi, nên tặng đạo tràng cho 

tôi. 

215 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên tôi phải hỏi cho rõ ràng, đến sau cùng, 

thôi cũng được. Tôi trên danh nghĩa tiếp nhận, nhưng 

sự thật ông chính mình hoàn toàn phụ trách. Tôi thì 

không  nên  phụ  trách,  quản  lý  một  đạo  tràng,  thật 

phiền, nhiều phiền não, quản người, quản việc, quản 

tiền,  nếu  không  cẩn  trọng  thì  tạo  tội  nghiệp.  Tạo 

nghiệp,  bạn  có  thể  nói  là  không  nhận  chịu  quả  báo 

hay  không?  Chúng  ta  lẩn  tránh,  chính  là  hoàn  toàn 

không can thiệp. 

Tôi  nói  ra,  anh  nghe  được  có  đạo  lý,  bạn  chịu 

làm rất tốt, không chịu làm cũng tốt, đều tốt, như vậy 

thì  không  việc  gì.  Chúng  tôi  liền  có  thể  hòa  thuận 

cùng ở với nhau, còn như bạn nhất định phải kiên trì 

ý kiến của chính mình phải làm thế nào, thì nhất định 

bạn đắc tội với người, sẽ tạo thành khúc mắc phương 

diện nhân sự. Chúng ta không làm việc như vậy, nơi 

nào có duyên, thì đến nơi đó; Còn thực tế không có 

duyên, tìm một nơi hoàn cảnh thanh tịnh, chính mình 

niệm Phật vãng sanh thì tốt. Chúng ta xem thấy tấm 

gương này quá nhiều, có người niệm Phật ba ngày thì 

vãng sanh, bảy ngày thì vãng sanh. Chúng ta cũng có 

thể làm được. Cho nên bạn cần nơi nào? Bất cứ nơi 

nào cũng không cần. 

Mười niệm ở chỗ này, chúng ta phải nhận biết 

nó cho rõ ràng, nhận biết tường tận. Tuy là nói miệng 

niệm, thế nhưng tâm hạnh nhất định phải tương ưng 

với  Phật;  Nếu  như  tâm  hạnh  không  tương  ưng,  nếu 



216 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



muốn chân thật thành tựu vãng sanh, vẫn là việc khó 

làm. 

Chú giải của Hoàng lão cư sĩ, ở trong cái đoạn 

này, ông dẫn dụng rất nhiều, nhắc đến người xưa đã 

nói   “Hoạch  đắc  nhất  niệm  tịnh  tâm,  phát  nhất  niệm 

 tâm, niệm ư bỉ Phật, giai đắc vãng sanh”39. Lời nói 

này  là  cổ  đức  đã  nói,  quan  trọng  là  một  niệm  tịnh 

tâm,  tâm  tịnh  thời  Phật  độ  tịnh,  cho  nên  Phật  pháp 

tổng cương lĩnh nhập môn tu học, cũng chính là nói 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn quy 

kết đến sau cùng chính là ba pháp môn “Giác-Chánh-

Tịnh”. Việc này ngày trước đều đã từng báo cáo qua 

với các vị: 

Thiền tông, Tánh tông là từ cửa “Giác” mà vào, 

cho nên nói Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Họ 

là  từ  chỗ  này  mà  vào  cửa.  Việc  này  phải  là  người 

thượng  thượng  căn,  người  trung  hạ  căn  không  làm 

được; 

Giáo hạ, đối với người trung hạ căn thì có được 

lợi ích. Họ từ cửa “Chánh” mà vào. Cửa chánh chính 

là học giáo, hoàn toàn tuân theo giáo huấn của Phật 

Bồ Tát. Từ chánh tri chánh kiến mà vào, đây là cửa 

chánh. Đem tất cả sai lầm của chính mình: Cách nghĩ, 

cách  nhìn,  cách  nói,  cách  làm  sai  lầm,  y  theo  giáo 

huấn của Phật Bồ Tát thảy đều tu sửa lại, từ cái cửa 

này mà vào; 

217 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tịnh  Độ  tông  cùng  Mật  tông  là  từ  tâm  thanh 

tịnh mà vào. Việc này các vị nhất định phải ghi nhớ. 

Cái này đơn giản hơn hai cái trước, dễ dàng hơn. Phía 

trước  từ  cửa  giác,  căn  tánh  chúng  ta  không  đạt  đến 

được,  chúng  ta  không  phải  là  căn  tánh  này;  Từ  cửa 

chánh  phải  đọc  qua  rất  nhiều  kinh  sách,  cũng  giống 

như là đi học vậy, tiểu học, trung học, đại học, nghiên 

cứu sinh, thời gian rất dài, chân thật  là huân tu thời 

gian  dài, cũng không phải  là việc dễ  dàng;  Cho nên 

Tịnh Tông là tương đối dễ dàng, chỉ cần đầy đủ thâm 

tín thiết nguyện, một câu Phật hiệu niệm đến cùng thì 

quyết định thành công. Từ xưa đến nay cái thí dụ này 

thì quá nhiều: Lão Lâm trưởng vãng sanh, các vị đều 

biết. Tôi nghe nói hiện tại có rất nhiều đồng tu, đều 

thấy được ông đến sau cùng viết ra ngày vãng sanh. 

Người nhà của ông nói với chúng ta:  

-  Trước  đó  hai  tháng,  lão  cư  sĩ  viết  mỗi  ngày, 

ngày 7 tháng 8, viết ra rất nhiều ngày 7 tháng 8. Lúc 

đó người trong nhà xem thấy, không biết được là cái 

ý gì. 

Ngày 7 tháng 8 hôm đó ông vãng sanh. Hơn hai 

tháng  trước  đã  biết  được  rồi.  Trước  một  ngày  vãng 

sanh tôi đến thăm ông, ông đầu óc thần trí rất tường 

tận, biết trước giờ ra đi, ông nhờ vào lực gì vậy? Cư 

sĩ Lý Mộc Nguyên nói với tôi: 

- Ngay trong bốn năm gần đây, bởi vì sức khỏe 



218 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



ông không tốt, nên đều nằm ở trên gường, xem băng 

đĩa giảng. Tất cả băng đĩa giảng kinh của chúng ta ở 

nơi  đây,  thảy  đều  đưa  đến  tặng  cho  ông.  Mỗi  ngày 

ông nghe 8 giờ đồng hồ, không thiếu một ngày nào. 

Ngày  ngày  nghe,  ông  hiểu  rõ,  giác  ngộ  rồi,  tất  cả 

buông xả, một lòng niệm Phật. Cho nên huân tập kinh 

giáo  rất  là  quan  trọng.  Ông  từ  ngay  trong  kinh  giáo 

thiết lập chân tín thiết nguyện, cho nên thời gian niệm 

Phật tuy là không nhiều, đây chính là nói “Mười niệm 

ắt  sanh”.  Thời  gian  ông  mỗi  ngày  niệm  Phật  không 

nhiều, quyết định được sanh, vì sao vậy? Tâm thanh 

tịnh. 

Ở  trong  cái  nguyện  này  “Chí  tâm  tín  nhạo”. 

Trên “Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh” cũng có cách 

nói như vậy  “Như thị chí tâm, linh thanh bất tuyệt, cụ 

 túc thập niệm”  40. Có thể thấy được mười niệm này là 

phải  “Chí  tâm  tín  nhạo”,  chí  tâm  là  tâm  chân  thành 

đến  tột  điểm.  Cách  nói  này  vẫn  là  Giác  Minh  Diệu 

Hạnh Bồ Tát ở trong “Tây Phương Xác Chỉ” dạy cho 

chúng  ta  9  chữ   “Không  hoài  nghi,  không  xen  tạp, 

 không  gián  đoạn” .  Một  chút  hoài  nghi  cũng  không 

có, quyết không xen tạp, không xen tạp, thật khó, đều 

là  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  mà  bồi 

dưỡng. Làm thế nào để làm? Đại đức xưa dạy chúng 

ta, phàm hễ những thứ gì không mang đi được, không 

nên để trong lòng. 

Các  vị  nghĩ  xem  thứ  gì  không  thể  mang  đi 

219 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



được?  “Vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy 

 thân”41, Ngay đến thân thể này đều không thể mang 

đi, hà tất phải vì cái thân này mà lo lắng, phải quan 

tâm  làm  thế  nào  để  bảo  dưỡng,  sai  rồi,  không  thể 

mang đi được, không thể mang đi không nên vướng 

bận trong lòng thì trái lại cái thân này sống lâu, trái 

lại khỏe mạnh. 

Còn nếu mỗi ngày vì sức khỏe của cái thân này 

mà  chú  ý,  cái  thân  này  trái  lại  sẽ  sanh  bệnh.  Trong 

đây là  cái  đạo lý gì  vậy  các vị  có biết  được không? 

Không  vì  nó  mà  bận  tâm,  nó  tự  mình  liền  sẽ  bình 

thường, vì nó lo lắng nó liền sẽ không bình thường, 

đạo lý này chính là như vậy. Cho nên chúng ta không 

nên  đem  nó  để  ở  trong  lòng,  thân  thể  tự  nhiên  điều 

chỉnh, nó chính mình phải dưỡng chính mình, không 

có người chăm sóc nó. Còn trái lại mỗi niệm lo lắng 

quan tâm nó, có người quản ta, còn yêu cầu đặc biệt 

nhiều, phiền phức liền đến. Đây là chân lý, lý đều là 

Phật nói, Phật nói cho chúng ta nghe tổng cương lĩnh, 

tổng  nguyên  tắc,  đó  là  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh”. 

Mỗi  ngày  bạn  muốn  bảo  dưỡng  cái  thân  này, 

mỗi ngày muốn tẩm bổ cho nó, có thể thấy được cái 

thân  này  có  khuyết  tổn,  không  khỏe  mạnh,  mới  có 

nhu cầu, cho nên mỗi ngày muốn cái thân này tốt, vì 

thân thể đã không còn tốt. Nếu như thân thể rất tốt thì 

nghĩ đến nó làm gì? 



220 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Cho nên thân thể bạn tại vì sao không tốt? Tại 

vì  sao  nhiều  bệnh  như  vậy?  Do  nghĩ  mà  có.  “Tôi 

không  nghĩ  đến  bệnh”,  thế  nhưng  bạn  mỗi  ngày 

chẳng phải là muốn tìm bác sĩ hay sao, ngày ngày tìm 

tẩm bổ? Đúng rồi, ngày ngày nghĩ cái này, đó chính 

là  nghĩ  đến  bệnh,  đó  là  gốc  bệnh,  nguồn  bệnh.  Bạn 

nghĩ đến những thứ này làm gì? 

Càng  là  tuổi  tác  lớn,  càng  không  nên  nghĩ, 

càng nghĩ bệnh càng nhiều, càng nghĩ thì càng không 

thể  rời  khỏi  bác  sĩ,  càng  không  thể  rời  khỏi  thuốc. 

Bạn  nói  xem  có  đáng  thương  hay  không?  Cho  nên 

không  nên  nghĩ  đến,  thảy  đều  nên  buông  xả,  tất  cả 

nghe theo tự nhiên, tự nhiên là khỏe mạnh nhất. 

Tôi không nghĩ đến thứ gì, các vị nói sức khỏe 

tôi không tốt, có bệnh. Tôi trước giờ chưa từng cảm 

thấy,  lần  này  đến  Bắc  Kinh,  có  một  bác  sĩ  rất  cao 

minh,  đại  khái  mỗi  người  đều  đến  để  ông  xem  cho 

họ, ông cũng xem cho tôi hai lần, trung y châm cứu 

xoa  bóp.  Tôi  nghe  nói  rất  nhiều  người  để  ông  xoa, 

đều cảm thấy đau đớn không chịu nổi, đau là có bệnh. 

Ông xoa cho tôi hai lần, hỏi tôi: 

- Có đau không? 

Tôi nói: 

- Không đau, không nhức, chẳng có việc gì, tôi 

221 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không có chút cảm giác nào, thật đấy. 

Tại vì sao không có cảm giác? Tôi từ trước đến 

giờ không hề vì thân thể này mà lo nghĩ, không hề vì 

thân  thể  này  mà  nghĩ  qua,  thì  trái  lại  thân  thể  khỏe 

mạnh.  Ngày  ngày  vì  nó  mà  lo  nghĩ,  là  gốc  bệnh, 

nguồn bệnh. Bạn bệnh từ do đâu mà ra? Chính từ đây 

mà có. 

Thầy thuốc thế gian không thể bằng Phật. Phật 

là  đại  y  vương,  Phật  mới  có  thể  tìm  ra  gốc  bệnh. 

Người  thế  gian  không  tìm  ra  được  gốc  bệnh,  gốc 

bệnh  đều  ở  vọng  tưởng,  cho  nên  vọng  tưởng  không 

thể  bạt  trừ.  Ngay  thân  thể  không  cách  gì  chăm  sóc, 

làm sao có thể niệm Phật vãng sanh? Cho nên không 

thể  xen  tạp  vọng  tưởng.  Cho  đến  không  gián  đoạn, 

mỗi ngày niệm mười danh Phật hiệu, khi không niệm 

Phật không phải gián đoạn hay sao? Đúng! Phật hiệu 

là  gián  đoạn  rồi,  nhưng  Phật  tâm  không  gián  đoạn. 

Cái gì là Phật tâm? Mỗi niệm lợi ích chúng sanh, mỗi 

niệm  lợi  ích  xã  hội,  là  Phật  tâm.  Nếu  như  có  một 

niệm vì chính mình, đó là xen tạp, đó không phải là 

Phật tâm. Không có một niệm nghĩ đến chính mình, 

chính  là  bạn  chân  thật  làm  đến  được  không  gián 

đoạn.  Hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh,  tôi  đã 

từng  nói  qua  với  các  vị,  một  cái  tâm,  một  cái  tánh, 

một cái thân. 

Tôi nhớ được ngày trước tôi đã nói qua, lần này 



222 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



tôi đến Bắc Kinh chứng minh, tôi rất là hoan hỉ. Cục 

trưởng Diệp mời tôi đi tham quan viện bảo tàng lịch 

sử, gần đây triển lãm một số cổ vật lấy lên từ lòng đất 

chùa  Hưng  Long,  Thanh  Châu,  Sơn  Đông,  đều  là 

tượng  Phật.  Viện  trưởng  đích  thân  giới  thiệu  cho 

chúng  tôi,  ông  nói  tổng  cộng  tượng  Phật  lấy  lên  từ 

lòng đất, đại khái có trên 400 tượng, điều khắc rất là 

tinh mỹ, hơn 1000 năm, bên trong có một số nét họa, 

vẫn còn chưa phai nét, còn xem được rất rõ ràng. Đặc 

biệt  giới  thiệu  cho tôi  một  tôn  tượng Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật, là vào thời gian Bắc Ngụy, vào đời Đường, vẫn 

là khi trước Triều nhà Tấn, đại khái có 1700 năm, cổ 

vật.  Ông  giới  thiệu  cho  chúng  tôi,  Ca  Sa  mặc  trên 

thân  của  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật,  trong  mỗi  một  ô  của 

CaSa có họa vẽ, vẽ cái gì vậy? Mười pháp giới: Nơi 

cao nhất là Phật nói pháp, Phật pháp giới; Bên dưới 

từng  tầng  từng  tầng,  cái  tầng  sau  cùng  là  pháp  giới 

địa ngục, màu sắc đường nét rất rõ ràng. Ông ấy giới 

thiệu cho chúng tôi, sau khi ông nói xong, tôi liền nói 

với ông, tôi nói: 

-  Cái  này  đại  biểu  cho  ý  nghĩa  gì?  Hư  không 

pháp giới tất cả chúng sanh là một chính mình. Một 

cái  thân, đây gọi  là pháp thân, đại  biểu  là CaSa  của 

chúng ta. Mỗi một ô, mỗi một ô đại biểu cho cái gì? 

Mỗi  một  ô  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói,  chính  là  một 

chủng tộc, một tộc loại, đa nguyên văn hoá. Tận hư 

không  khắp  pháp  giới,  vô  lượng  tộc  loại,  tộc  quần 

khác nhau, là một cái chỉnh thể. Hơn nữa mỗi một ô 

223 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều lớn như nhau, là bình đẳng, không có khác biệt. 

Còn tại vì sao mỗi đầu có nửa ô? Đó là nói với bạn, 

chỗ này sau đó vẫn còn, kéo dài ra, vô lượng vô biên, 

đây không phải là nửa ô, mà là một ô, đây chỉ là cắt 

đến chỗ này, phía sau vẫn còn, không có cùng tận, là 

biểu thị cái ý này. 

Khi họ nghe tôi nói xong, cũng có cái giác ngộ, 

cho nên tôi nói với họ: 

-  Bộ y phục này của tượng Phật đại biểu cái gì? 

Đại biểu tận hư không khắp pháp giới, một cái tâm, 

chân tâm, một cái tánh, bổn tánh, một cái thân, pháp 

thân. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  đắp  cái  y  này,  đều  không 

biết được biểu  thị cái  ý gì, cho nên cái  y này chỉ  là 

đắp suông. Bạn phải biết đắp lên cái y này, hư không 

pháp giới là một thể, đây là đa nguyên văn hoá. Cho 

nên Phật giáo chính là đa nguyên văn hoá. 

Hơn nữa 3 y nghĩa thú biểu pháp, rất là sâu sắc; 

Y  25  điều  là  biểu  thị  hư  không  pháp  giới,  tận 

hư không khắp pháp giới là một thể; 

Y 7 điều? Cách ô thì ít, điều loại cũng ít, giống 

như cái gì? Chúng ta cư ngụ trên địa cầu này, cả thảy 

địa cầu là một thể; 



224 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Y 5 điều thì càng ít, tổng cộng chỉ có 15 ô, đại 

biểu  cái  gì?  Đại  biểu  Singapore  cái  thành  phố  này, 

trong cái thành phố này chủng tộc cư trụ khác nhau, 

tôn giáo khác nhau, là một thể. 

Bạn thấy cái vị đạo này rất sâu sắc. Tôi nói cái 

ý này cho họ nghe, để lần sau họ giải thích cho người 

khác nghe, ý nghĩa chính là như vậy. Vị đạo rất sâu 

sắc, trong đây nghĩa thú biểu pháp ở ngay trong đó. 

Chúng  tôi  đi  xem  rất  nhiều  tượng  Phật,  tạo  tượng 

hiện rõ ra sự khác biệt, đó đại biểu cái gì? Đại biểu 

Phật  tùy loại  hóa thân. Phật  Bồ Tát  không có tướng 

nhất định: Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói  “Tùy chúng 

 sanh tâm, ứng sở tri lượng”42; trong Phổ Môn Phẩm 

nói Quán Thế Âm Bồ Tát có 32 ứng thân, đáng dùng 

thân gì để độ thì hiện ra thân đó để độ, tùy loại hóa 

thân, tùy cơ nói pháp. Chúng ta từ cổ vật trong lòng 

đất thảy đều thấy ra được. Đây là giáo học của Phật 

pháp. 

Cho nên Phật pháp không có định pháp, vì vậy 

mười  niệm  ở  chỗ  này,  khái  niệm  của  chúng  ta  nhất 

định  phải  rõ  ràng,  lão  thực  thành  thật  ở  Niệm  Phật 

Đường niệm một câu Phật hiệu, nếu như là chân thật 

lão  thật,  người  xưa  cũng  nói  qua  “Ngay  trong  mỗi 

niệm  đều  đầy  đủ  mười  niệm  của  Di  Lặc”.  Cách  nói 

này cùng “Kinh Hoa Nghiêm” nói là như nhau  “Nhất 

 tức  thị  đa,  đa  tức  thị  nhất”43,  “Châu  biến  hàm 

 dung”  44,  đó  là  chân  thật  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới 

225 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



rồi, dùng tâm thanh tịnh niệm câu Phật hiệu này. Cho 

nên  vi  diệu  của  Tịnh  Tông,  người  thế  gian  tán  mộ 

huyền diệu, nhưng không biết được huyền diệu chân 

thật đều ở ngay trong rất bình thường. 

Cho  nên  trên  kinh  thường  nói  “Bình  thường 

tâm  thị  đạo”,  rất  là  bình  thường.  Thế  nhưng  “Bình 

thường” hai cái chữ này cũng không dễ hiểu:  

“Bình”  là  gì  vậy?  Không  có  cao  thấp  là  bình, 

tôi thấy bạn không bằng tôi, vậy thì không bình rồi; 

Ta  lại  không  bằng  họ,  thì  cũng  lại  không  bình  rồi. 

Bình không dễ dàng, bình là bình đẳng, không có cao 

thấp. “Thanh” là thanh tịnh, không có ô nhiễm. Cái gì 

là ô nhiễm? Chấp trước là ô nhiễm! Chỉ cần có chấp 

trước, tâm liền không thanh tịnh: Chỉ cần có cao thấp, 

thì tâm không bình đẳng, thì tâm không bình. 

“Thường” là gì vậy? Vĩnh viễn giữ gìn. Các vị 

thử  nghĩ  xem,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm  bình  đẳng  của 

bạn.  Đó  chính  là  Phật  đạo,  Phật  đạo  chính  là  Phật 

tâm, từ trong tâm bình đẳng, ý niệm khởi lên chính là 

Phật niệm, khởi lên hành vi là Phật hạnh. 

Ở trên kinh, Phật giới thiệu với chúng ta, mười 

pháp giới cái nhân hạnh đệ nhất, mỗi một pháp giới, 

nhân  duyên  vô  lượng  vô  biên.  Cái  nhân  quan  trọng 

nhất  là  gì?  Phật  nói  ra  cho  chúng  ta:  Phật  cái  nhân 

quan  trọng  nhất  chính  là  “Bình  đẳng”;  Bồ  Tát  cái 



226 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nhân  quan  trọng  nhất  là  “Lục  độ”,  Duyên  Giác  cái 

nhân quan trọng nhất là “12 nhân duyên”, Thanh Văn 

nhân quan trọng nhất là “Tứ Đế”; Cõi Trời nhân quan 

trọng  nhất  là  “Mười  thiện”;  Cõi  Người  nhân  quan 

trọng nhất là “5 giới”; bên dưới Súc sanh là “Ngu si”; 

Ngạ quỷ là “San tham”; Địa ngục là “Sân hận”. Đây 

là  nói  cái  nhân  quan  trọng  đệ  nhất  của  mười  pháp 

giới. 

Bình  đẳng  là  tâm  Phật,  bình  đẳng là  nhân  của 

Phật.  Tâm  bình  thường  chính  là  tâm  Phật,  tâm  của 

chúng ta không bình thường, phàm phu sáu cõi chúng 

ta tâm hạnh khác thường, Phật tâm bình thường. Cho 

nên tâm bình thường niệm một câu A Di Đà Phật này, 

họ  làm  sao  mà  không  thể  vãng  sanh?  Không  những 

vãng sanh, phẩm vị cũng cao. 

Cho  nên  chúng  ta  ở  ngay  trong  tất  cả  cảnh 

duyên, học cái gì? Học tâm bình thường. Không luận 

bạn đối với người vật như thế nào, đều dùng tâm bình 

thường  để  đối  đãi.  Những  kinh  văn  này  chúng  ta 

thường  hay  đọc,  thường  hay  nghe,  nhưng  ý  nghĩa 

trong đó thực tế mà nói không làm rõ ràng, cho nên 

không thể thực tiễn ngay trong cuộc sống. Thực tiễn 

ngay  trong  đời  sống,  mới  chân  thật  gọi  là  tu  hành. 

Chúng  ta  tin,  cũng  có  thể  lý  giải  rồi,  nhưng  không 

làm được, không thể nào thực tiễn, vậy thì không ích 

gì, không làm được, vẫn là cũng bằng không tin, cũng 

bằng không nghe. Thật tin thật nghe, nhất định thực 

227 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tiễn, nhất định làm đến được. 

Cho nên cổ đức nói, rất bình thường rất lão thật 

như vậy mà niệm, bạn liền có thể thành công. Lời nói 

ra không sai một chút nào, thế nhưng chúng ta chính 

là  không  hiểu.  Rất  bình  thường  rất  lão  thật  là  cái  ý 

nghĩa gì? Cho rằng chính mình rất bình thường, cho 

rằng  chính  mình  rất  lão  thật,  hiểu  sai  ý  nghĩa  chân 

thật của Như Lai. Câu nói sau cùng  

Thứ  tư:  “Duy  trừ  ngũ  nghịch,  phỉ  báng  chánh 

pháp”: 

Hai  câu  nói  này  người  xưa  cũng  nói  được  rất 

nhiều. Những người nào không thể vãng sanh? Thực 

tế mà nói, ngũ nghịch đều có thể vãng sanh. Chỗ này 

tuy là nói “Duy trừ ngũ nghịch”, phía sau thêm một 

câu  “Phỉ  báng  chánh  pháp”.  Nếu  như  ngũ  nghịch, 

không phỉ báng chánh pháp, họ có thể vãng sanh, làm 

sao  biết  được?  Trong  “Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật 

Kinh” nói qua: Tội cực trọng ngũ nghịch, lâm chung 

gặp  được  thiện  tri  thức,  khuyên  họ  niệm  Phật,  cầu 

sanh  Tịnh  Độ,  họ  lập  tức  liền  tin  tưởng,  liền  phát 

nguyện, liền chân thật niệm Phật  cầu sanh Tịnh Độ, 

con người này cũng có thể vãng sanh, bạn vẫn không 

nên xem thường họ, bạn đại khái cho rằng người như 

vậy vãng sanh phẩm vị không cao. Nếu bạn đọc qua 

“A Xà Thế Vương Kinh”, bạn liền biết được, vua A 

Xà  Thế  làm  mười  ác,  năm  nghịch,  trên  “Quán  Vô 



228 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Lượng  Thọ  Phật  Kinh”  ghi  chép,  giết  phụ  thân,  hại 

mẫu  thân,  phá  hòa  hợp  tăng,  làm  thân  Phật  ra  máu, 

đều làm hết. Thế nhưng khi ông sắp lâm chung sám 

hối,  niệm  Phật  cầu  sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc, Thích Ca Mâu Ni Phật ở trên kinh nói với chúng 

ta, ông là “Thượng phẩm trung sanh”. Vậy, chúng ta 

mới tường tận, vãng sanh là có hai loại pháp tu: Một 

pháp là chúng ta bình thường y giáo phụng hành, tích 

công bồi đức, như vậy mà vãng sanh; Một pháp nữa 

là lâm  chung sám  hối, hoàn toàn phụ thuộc vào sức 

mạnh sám hối của họ. Vua A Xà Thế sức mạnh sám 

hối lớn, cho nên phẩm vị bỗng chốc liền nâng cao đến 

như vậy. Đây cũng là hiển thị cho chúng ta thấy, đối 

với  người  tạo  tác  tội  nghiệp  cực  trọng,  cũng  không 

được  khinh  mạn.  Vì  sao  vậy?  Nói  không  chừng  họ 

lâm chung sám hối vãng sanh, phẩm vị còn cao hơn 

ta,  ta  còn  không  bằng  họ,  rất  có  khả  năng  vậy.  Đây 

đều là chư Phật Bồ Tát thị hiện, dạy chúng ta không 

nên  khinh  thường  người  làm  ác,  không  nên  khinh 

thường  người  tạo  tác  tội  nghiệp.  Cho  nên  chúng  ta 

phải dùng tâm tôn kính để đối đãi với họ, cho dù tạo 

5 nghịch mười ác, chúng ta vẫn là giữ tâm cung kính, 

học Bồ Tát Phổ Hiền “Lễ kính chư Phật”, không nên 

khinh  mạn  họ.  Họ  tạo  tội  nghiệp,  là  nhất  thời  mê 

hoặc, tuyệt đối không phải là bổn ý của họ, bổn ý là 

lượng thiện, bổn ý là Phật ý, chỉ là nghiệp chướng tập 

khí sâu nặng, thêm vào ác duyên bên ngoài,  họ mới 

có  thể  tạo  tác  ác  nghiệp.  Chúng  ta  nhất  định  không 

229 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên  khinh  khi  họ,  nhất  định  không  nên  xem  thường 

họ,  tâm  bình  thường  của  chúng  ta  mới  có  thể  hiện 

khởi.  Nếu  không  vừa  nhìn  cho là  “Đây  là  người  ác, 

tạo tác ác nghiệp, tương lai phải đọa địa ngục”. 

Cái ý niệm này không tốt, không nên khởi lên 

cái  tâm  này,  không  nên  khởi  cái  ý  niệm  này.  Cái  ý 

này  vẫn  chưa  giảng  xong,  e  rằng  còn  phải  một  lần 

nữa, còn phải giảng một lần nữa nguyện thứ 18 chúng 

ta mới có thể đến hồi kết thúc. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

(HẾT TẬP 13) 











230 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Chú giải: 



1  Nhất  tri  bán  giải:  Biết  một  hiểu  nửa,  nghĩa  là  kiến  thức  nông 

cạn. 

Đại  tuệ  Phổ  giác  thiền  sư  ngữ  lục  quyển  18  (Đại  47,  887 

trung) nói: Văn chương mĩ thuật của thế gian còn cần phải hiểu rõ, 

rồi sau mới đạt đến chỗ tinh vi, huống hồ là pháp xuất thế gian, các 

ông làm sao thấu rõ? Một nghìn hai trăm Thiền sinh ở đây, có kiến 

thức nông cạn (nhất tri bán giải), người nào vào thất mà nói được, 

thì chắc chắn là hơn họ rồi. [X. Thiền lâm bảo huấn Q.3].  (Từ điển 

 Phật Quang) 

2  “Tịch  nhi  thường  Chiếu,  Chiếu  nhi  thường  Tịch”:  Vắng 

thường soi, soi mà thường vắng  (HT. Thích Thanh Từ).  

Xt :  Trích:  A Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa- Phần 23-Chủ giảng: 

 Lão pháp sư Tịnh  Không năm 1984-Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự 

 đệ tử Như Hòa-Giảo chánh: Huệ Trang và Đức Phong: 

 “Tịch Chiếu bất nhị giả, vị Tịch nhi thường Chiếu, Chiếu 

 nhi  thường  Tịch,  tức  Tịch,  tức  Chiếu,  tức  Chiếu,  tức  Tịch”: 

“Tịch  Chiếu  bất  nhị”  nghĩa  là:  Tịch  mà  thường  Chiếu,  Chiếu 

nhưng thường Tịch, vừa Tịch vừa Chiếu, vừa Chiếu vừa Tịch. Nếu 

chúng ta hiểu lý luận này, hiểu phương pháp này, sẽ có lợi rất lớn 

đối với công phu niệm Phật của chúng ta. 

Chiếu là gì? Chiếu là hiểu rõ hết thảy, sáu căn tiếp xúc cảnh 

giới sáu trần bèn hiểu rõ ràng, rành mạch, phân minh, đó là Chiếu. 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chiếu là trí huệ, là trí huệ Bát Nhã khởi tác dụng. Quý vị phải nhớ: 

Chiếu chẳng phải là ý thức. 

Tịch  là  gì?  Như  như  bất  động,  cái  gì  bất  động? Thức  thứ 

sáu tức Ý Thức bất động, thức thứ bảy bất động, thức thứ tám bất 

động. Thức thứ sáu tuy bất động nhưng vẫn phân biệt rõ ràng rành 

mạch, tuy phân biệt nhưng không có tâm phân biệt, [vẫn nhận biết 

cảnh giới] rõ ràng, rành mạch, đó gọi là Diệu Quán Sát Trí. Đó là 

Chiếu.  Thức  thứ  bảy  chẳng  khởi  tác  dụng,  không  chấp  trước, 

không  có  Ngã  Chấp,  mà  cũng  không  có  Pháp  Chấp,  đó  là  Bình 

Đẳng  Tánh  Trí  đang  chiếu.  Thức  thứ  tám  chẳng  khởi  tác  dụng, 

chẳng để lại ấn tượng, đó là Đại Viên Kính Trí đang chiếu. 

Chiếu là gì? Tịch là gì? Mấu chốt ở chữ Tịch; quý vị phải 

bất động mới là đúng. Tịch là bất động, tức tâm bất động. Tâm có 

tám món, năm thức trước và thức thứ tám có thể không cần quan 

tâm đến, trọng yếu là thức thứ sáu và thứ bảy. Thức thứ sáu là phân 

biệt, thức thứ bảy là chấp trước. Tâm phân biệt của ta chẳng động, 

tâm chấp trước chẳng động, chẳng dùng đến nó. Đó là Tịch, tâm 

tịch  rồi.  Tịch  khởi  tác  dụng  là  Chiếu;  do  vậy, “Tịch  mà  thường 

Chiếu”.  Trong  hết  thảy  cảnh  giới,  bất  luận  là  thuận  cảnh  hay 

nghịch  cảnh,  chúng  ta  chẳng  khởi  tâm,  chẳng  động  niệm,  chẳng 

phân  biệt,  chẳng  chấp  trước,  [nhận  biết]  cảnh  giới  bên  ngoài  rõ 

ràng, rành mạch, phân minh, đó là Phật tri, Phật kiến, gọi là “Tịch 

mà thường Chiếu”. 



232 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Chiếu  là  hiểu  rõ  Lý,  thấu  triệt  Lý  rồi,  hiểu  hết  thảy  pháp 

như huyễn, như hóa, giống như kinh Kim Cang đã nói:  “Nhất thiết 

 hữu vi pháp, như mộng, huyễn, bào, ảnh”  (Hết thảy pháp hữu vi, 

như mộng, huyễn, bọt, bóng). Tướng thì có, nhưng Tánh là không; 

Sự có, Lý không. Quý vị có thể chiếu kiến tướng chân thật của hết 

thảy  các  pháp  như  vậy,  tự  nhiên  quý  vị  chẳng  động  tâm,  thì  làm 

sao có chấp trước? Làm sao có phân biệt? Chẳng thể có phân biệt, 

chấp trước! Chẳng khởi tâm động niệm đối với hết thảy cảnh giới, 

cái  tâm  khi  ấy  đã  nhập  Tánh  Định.  Bổn  tánh  của  quý  vị  vốn  là 

định, tâm quý vị vốn sẵn thanh tịnh. Lục Tổ nói:  “Nào ngờ tự tánh 

 vốn sẵn thanh tịnh”.  Sự thanh tịnh ấy là Định, thanh tịnh là Tịch. 

Vì thế, trong khi ấy, Tịch - Chiếu, Chiếu - Tịch đồng thời, chẳng 

khác  gì  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Đã  chẳng  khác  thì  chính  quý  vị  cũng 

chứng đắc Pháp Thân, cũng trở thành Pháp Thân đại sĩ. Nếu trong 

cuộc sống thường nhật có thể dụng công như thế thì một câu A Di 

Đà Phật của quý vị chính là Lý nhất tâm bất loạn. Quý vị niệm A 

Di Đà Phật là Lý niệm, cảnh giới ấy hết sức cao. 

Nay  chúng  ta  chưa  làm  được;  tuy  làm  chưa  được  nhưng 

phải hiểu đạo lý này, biết có chuyện này, vì sao? Trong tương lai, 

sẽ dần dần nâng cao cảnh giới của chính mình, chớ nên ngừng nghỉ 

ở giai đoạn hiện tiền. Cảnh giới này cao, nhưng không có cách nào 

[đạt được trong hiện tại], dạy quý vị sử dụng, quý vị cũng chẳng 

thể sử dụng. Dù quý vị sử dụng thì vẫn dùng cái tâm phân biệt: “Ta 

nay chẳng phân biệt, ta cũng chẳng chấp trước”. Có chấp trước hay 

233 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không? Có phân biệt hay không? Quý vị đang phân biệt “ta chẳng 

phân  biệt”,  đang  chấp  trước  “ta  chẳng  chấp  trước”,  [như  vậy  là] 

quý vị vẫn đang chấp trước! Vì thế, hiện thời quý vị chưa thể sử 

dụng, không có cách nào cả! Hiện thời, chúng ta vẫn dùng thức thứ 

sáu, tức Ý Thức, vẫn dùng phân biệt, chấp trước để niệm câu A Di 

Đà  Phật.  Trước  tiên,  phải  niệm  đến  mức  công  phu  thành  phiến, 

thực hiện được tầng [công phu] này rồi, từ công phu thành phiến 

lại nâng cao lên thành Sự nhất tâm bất loạn, lại nâng cao lên nữa, 

nâng cao thành Lý nhất tâm bất loạn thì mới là cảnh giới ấy. 

Vì  thế,  chúng  ta  tu  học  phải  đi  theo  thứ  tự,  chớ  nên  vượt 

cấp nhằm có thể đạt ngay cảnh giới đó. Người giống như Lục Tổ 

Huệ  Năng  thì  mới  có  thể  làm  được  như  vậy;  người  bình  thường 

chẳng thể làm được; nhưng nói “làm không được” là nói trong hiện 

tại, chứ mười năm hay hai mươi năm sau, tôi chẳng dám nói! Cũng 

không chừng trong đây sẽ có chẳng ít người có thể làm được. Chỉ 

cần dụng công đúng cách; đúng lý và đúng pháp, sẽ có thể đạt đến 

cảnh giới này. 

3  Tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa  giới:  “Tâm  trùm  hư  không, 

lượng khắp pháp giới nhiều như cát” 

4“Nhất chân nhất thiết chân, Nhất vọng nhất thiết vọng”: Đã là 

chân rồi thì hết thảy đều là chân, chỉ thiếu một chút chân thật, thì 

không được gọi là chân như; Đã là vọng thì hết thảy đều là vọng. 

5 “Lão thật niệm phật”: Cổ nhân nói “lão thật niệm” (lão thật có 



234 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



nghĩa  là  thật  thà;  thật  thà  niệm  tức  là  niệm  Phật  mà  không  nghĩ 

ngợi chi cả, cứ niệm là niệm), lão thật niệm thì được rồi, chính là 

học  trò  ngoan  của  Phật  rồi.  Niệm  cho  hết  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, niệm cho đến tâm thanh tịnh, cho đến trí tuệ khai mở. 

Niệm đến tâm thanh tịnh thì trí tuệ tự nhiên hiện tiền. 

Thuốc tốt nhất để trị mọi bệnh khổ của thân và tâm chính là 

“lão  thật  niệm  Phật”.  Lão  thật,  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh, 

thân  liền  thanh  tịnh,  làm  sao  sanh  bệnh  được?  Chỗ  thù  thắng  của 

Tây Phương Cực Lạc Thế Giới là tất cả hữu tình, vô tình luôn luôn 

nhắc  nhở  bạn  niệm  Phật.  Vì  thế  người  ở  nơi  đó  không  bị  thoái 

chuyển, một đời thành Phật, đạo lý là ở chỗ này. 

Chúng ta phải thật sự hiểu được ý nghĩa chân thật của Như 

Lai,  không  có  gì  khác,  là  lão  thật  niệm  Phật,  niệm  đến  tâm  địa 

thanh tịnh thì tự nhiên sẽ lý giải được. Thiện tri thức đệ nhất trong 

Tịnh Tông chính là Lão Pháp Sư Ấn Quang. Hễ ai tiếp thu lời dạy 

của  Ngài,  tu  hành  theo  lời  dạy  của  Ngài,  không  ai  là  không  vãng 

sanh.  Cư  sĩ  Lý  Tế  Hoa  ở  Ðài  Bắc  là  học  trò  của  Ngài,  Thầy  Lý 

Bỉnh Nam cũng là học trò của Ngài. Hễ ai đích thân được nghe lời 

dạy của Ngài, hầu như đều có thành tựu. 

Ðiều Ngài dạy người ta chính là dạy “lão thật niệm Phật”. 

Ngài không tán thành việc đi hết đạo tràng này đến đạo tràng khác, 

thậm chí vào năm cuối đời Ngài sống ở núi Linh Nham, Tô Châu, 

học  trò  đến  thăm  Ngài  còn  bị  Ngài  quở  trách.  Ngài  hỏi  những 

người đến thăm Sư Phụ: “Anh đến đây làm gì?” – “Dạ chúng con 

235 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đến thăm Sư Phụ.” – “Các anh đã gặp Sư Phụ rồi, còn có gì đẹp 

đâu  mà  xem?  Lãng  phí  tinh  thần,  lãng  phí  thời  gian!  Ðến  chùa 

cúng  dường,  lãng  phí  tiền  của.  Sao  không  ở  nhà  lão  thật  niệm 

Phật?” Ðây là lời của thiện tri thức, thật sự dạy bạn chuyên tu, nhất 

tâm xưng niệm. 

Chỉ có dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh mới hiểu được 

ý  nghĩa  chân  thật  của  pháp  môn  niệm  Phật;  dùng  tư  duy  tưởng 

tượng tuyệt không có cách nào hiểu được. Nếu bạn muốn thật sự 

nhận biết A Di Ðà Phật, thật sự hiểu Cực Lạc Thế Giới thì chỉ có 

một cách: lão thật niệm Phật. Bạn càng lão thật, thì nhận thức càng 

rõ ràng, hiểu càng thấu triệt. 

Bí quyết người xưa dạy là: “Sanh xứ chuyển thục, thục xứ 

chuyển sanh” (lạ chuyển thành quen, quen chuyển thành lạ). Niệm 

Phật  rất  mới  lạ,  vọng  tưởng  rất  quen  thuộc.  Bây  giờ  Tổ  Sư  dạy 

chúng ta một cách: làm cho tập khí vọng tưởng trở thành lạ; niệm 

Phật rất mới lạ thì tìm cách làm cho trở thành quen thuộc. Bạn phải 

nghĩ cách làm cho quen thuộc, chính là ngày ngày bạn đều niệm, 

cố  gắng  niệm,  không  ngừng  niệm,  niệm  cho  quen  thuộc  câu  Phật 

hiệu này. 

Ðại Thế Chí Bồ Tát dạy chúng ta “Thâu nhiếp lục căn, tịnh 

niệm  tương  tục”,  tám  chữ  này  chính  là  lời  giải  thích  của  lão  thật 

niệm Phật. “Lão thật” là gì? Có thể làm được “Nhiếp hết sáu căn, 

tịnh niệm  liên tục”  chính  là lão thật. Cả  ngày từ  sáng đến tối,  trừ 

một câu “A Di Ðà Phật” này ra trong tâm tuyệt không có một vọng 



236 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



niệm  nào,  đây  là  “Kính  ư  Phật  giả”  (tôn  kính  với  Phật).  Còn  có 

vọng  tưởng  thì  cung  kính  ở  chỗ  nào?  “Kính  Phật”  nhất  định  là  y 

giáo phụng hành. 

Tôi xin khuyên Quý đồng tu phải lão thật niệm Phật. Giác 

Minh Diệu Hạnh Bồ Tát bảo chúng ta:  “Thiểu thuyết nhất cú thoại, 

 đa  niệm  nhất  cú  Phật.  Ðả  đắc  niệm  đầu  tử,  hứa  nhữ  Pháp  thân 

 hoạt”  (nói ít một câu chuyện, niệm nhiều một câu Phật. Ðánh chết 

được vọng niệm, Pháp thân người hiển lộ). “Niệm” chính là vọng 

niệm. Phải đánh cho tan hết tất cả vọng niệm, bạn sẽ  có thể vãng 

sanh  bất  thối  thành  Phật.  Vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  Thế 

Giới  thì  có  thể  chứng  được  pháp  thân  thanh  tịnh.  Ðây  là  sự  thật, 

chắc chắn có thể đạt được. 

Thật sự làm được “tịnh niệm tương tục” mới là “lão thật”. 

Trong tâm bạn có vọng tưởng thì không lão thật; có hoài nghi thì 

không lão thật; niệm  Phật  gián đoạn, không lão  thật.  Phải  hiểu rõ 

ràng  định  nghĩa  của  “lão  thật”.  (Trích  từ  sách  Niệm  Phật  Thành 

 Phật - Pháp sư Tịnh Không) 

6  “Thành tắc linh ”: Thành kính ắt linh thiêng, chẳng thành kính 

sẽ không linh; 

7  “Quyền  bất  ly  thủ,  khúc  bất  ly  khẩu”:  Tay  không  rời  quyền, 

miệng không ngừng thổi. 

8  “Nhược  năng  chuyển  cảnh,  tắc  đồng  Như  Lai ”:  Nếu  chuyển 

được cảnh sẽ giống như Như Lai  (A DI ĐÀ Kinh sớ sao diễn nghĩa 

 – Chuyển ngữ Bửu Quang Tự - Đệ tử Như Hòa). 

237 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



9“Sở  hữu  chúng  sanh,  cầu  sanh  ngã  sát,  niệm  ngô  danh  hiệu, 

phát chí thành tâm, kiên cố bất thoái”9:   Tất cả chúng sanh, cầu 

sanh  trong  cõi  ta,  niệm  danh  hiệu  ta,  phát  tâm  chí  thành,  kiên  cố 

chẳng  thoái .  (Chú  Giải  Phật  Thuyết  Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ 

 Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình  Ðẳng Giác Kinh  -  Bồ tát giới  đệ 

 tử Vận Thành Hạ Liên Cư hội tập và kính chia thành chương mục- 

 Chú giải: Kim Cang thừa tam-muội-da giới đệ tử Hoàng Niệm Tổ - 

 Bửu  Quang  Tự  đệ  tử  Như  Hòa  kính  dịch  sang  Việt  ngữ  -  Giảo 

 chánh:  Minh  Tiến,  Huệ  Trang  và  Đức  Phong  -  Dịch  theo  bản  in 

 lần  thứ  nhất  của  Hoa  Tạng  Phật  Giáo  Ðồ  Thư  Quán,  Ðài  Bắc, 

 tháng 2, 1992);  

10 “Nhĩ thời, A Di Đà Phật ngữ thị Bồ Tát ngôn:  

- Dục lai sanh ngã quốc giả, thường niệm ngã danh, mạc 

hữu hưu tức, như thị đắc lai sanh ngã quốc độ” :  

Lúc bấy giờ, A Di Ðà Phật bảo Bồ Tát ấy rằng:  

-  Muốn  sanh  về  cõi  ta,  hãy  nên  thường  niệm  danh  hiệu  ta 

chẳng ngớt. [Làm] như vậy thì được sanh về cõi ta. 

11  “Thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm  văn”:  Cách 

giáo  hóa  cõi  nầy  là  ở  âm  văn:  Chân  giáo  thể  phương  này,  thanh 

tịnh nơi nghe tiếng. Khổng lão phu tử dạy học dùng âm thanh, Phật 

Thích Ca cũng giống như vậy. Không có kinh sách, văn tự, hoàn 

toàn dựa vào lời nói. 



238 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



12“Cụ túc như thị niệm, tức đắc vãng sanh An Dưỡng quốc độ. 

Phàm hữu thập niệm, hà đẳng vi thập? 

1.  Nhất giả, ư nhất thiết chúng sanh thường sanh từ  tâm. 

Ư nhất thiết chúng sanh, bất hủy kỳ hạnh. Nhược hủy 

kỳ hạnh, chung bất vãng sanh. 

2.  Nhị giả, ư nhất thiết chúng sanh, thâm khởi bi tâm, trừ 

tàn hại ý. 

3.  Tam giả, phát hộ pháp tâm, bất tích thân mạng. Ư nhất 

thiết pháp, bất sanh phỉ báng. 

4.  Tứ giả, ư nhẫn nhục trung sanh quyết định tâm. 

5.  Ngũ giả, thân tâm thanh tịnh, bất nhiễm lợi dưỡng. 

6.  Lục  giả,  phát  Nhất  Thiết  Chủng  Trí  tâm,  vô  hữu  phế 


vong. 

7.  Thất  giả,  ư  nhất  thiết  chúng  sanh,  khởi  tôn  trọng  tâm, 

trừ ngã mạn ý, khiêm hạ ngôn thuyết. 

8.  Bát giả, ư thế đàm thoại, bất sanh muội trước. 

9.  Cửu giả, cận ư giác ý, sanh khởi chủng chủng thiện căn 

nhân duyên, viễn ly hội náo tán loạn chi tâm. 

10. Thập giả, chánh niệm quán Phật, trừ khử chư căn”:  

Ðầy đủ những niệm như sau liền được vãng sanh An Lạc quốc 

độ. Có mười niệm, những gì là mười? 

1.  Một là với hết thảy chúng sanh thường sanh từ tâm; với hết 

thảy  chúng  sanh  chẳng  hủy  hoại  hạnh  của  họ.  Nếu  hủy 

hạnh của họ, trọn chẳng được vãng sanh. 

239 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



2.  Hai là với hết thảy chúng sanh, phát khởi bi tâm sâu xa, trừ 

bỏ ý tàn hại. 

3.  Ba là phát tâm hộ pháp, chẳng tiếc thân mạng. Với hết thảy 

pháp, chẳng sanh phỉ báng. 

4.  Bốn là sanh tâm quyết định nơi nhẫn nhục. 

5.  Năm là thân, tâm thanh tịnh, chẳng nhiễm lợi dưỡng. 

6.  Sáu  là  phát  tâm  Nhất  Thiết  Chủng  Trí,  hằng  ngày  thường 

niệm chẳng hề quên mất. 

7.  Bảy  là  với  hết  thảy  chúng  sanh  khởi  tâm  tôn  trọng,  trừ  ý 

ngã mạn, nói năng khiêm tốn. 

8.  Tám  là  chẳng  lầm  lẫn  ham  thích  những  lời  đàm  luận  của 

thế gian. 

9.  Chín là chú trọng giác ý, sanh khởi các thứ thiện căn nhân 

duyên, xa lìa tâm ồn náo, tán loạn. 

10. Mười  là  chánh  niệm  quán  Phật,  trừ  khử  các  căn  (trừ  khử 

các căn nghĩa là không để các căn trần làm nhiễm loạn thân 

tâm)   

 (Chú  Giải  Phật  Thuyết  Ðại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm 

 Thanh  Tịnh  Bình  Ðẳng  Giác  Kinh  -  Bồ  tát  giới  đệ  tử  Vận  Thành 

 Hạ Liên Cư hội tập và kính chia thành chương mục- Chú giải: Kim 

 Cang  thừa  tam-muội-da  giới  đệ  tử  Hoàng  Niệm  Tổ  -  Bửu  Quang 

 Tự  đệ  tử  Như  Hòa  kính  dịch  sang  Việt  ngữ  -  Giảo  chánh:  Minh 

 Tiến, Huệ Trang và Đức Phong - Dịch theo bản in lần thứ nhất của 

 Hoa Tạng Phật Giáo Ðồ Thư Quán, Ðài Bắc, tháng 2, 1992);  



240 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



13 “Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”: Một là tất cả, tất cả 

là một. 

14 “Cổ chú kinh gia, ư thử nguyện văn, diệc hữu dị giải”: Các 

nhà chú giải kinh thời xưa, đối với nguyện này cũng có những giải 

thích khác nhau. 

15“Hữu vân, thử thị thượng tam phẩm”: Có vị bảo “Nguyện này 

thuộc  về  thượng  tam  phẩm”,  chính  là  ba  phẩm  vãng  sanh  bậc 

thượng. 

16“Thử trung thập niệm thị y thập pháp khởi thập niệm, phi thị 

xưng  danh  thập  niệm”:  Mười  niệm  được  nói  ở  đây  là  dựa  vào 

mười pháp đề khởi niệm, chứ chẳng phải là mười niệm xưng danh  

17 “Y thập pháp khởi niệm”17: Dựa vào mười pháp để khởi niệm 

18 “Sở vân, y thập pháp khởi thập niệm, chỉ Di Lặc Bồ Tát sở 

vấn thập niệm”:   Là nói dựa vào mười pháp để khởi niệm, mười 

pháp là ý nói mười niệm được dạy trong Kinh chép những câu hỏi 

của Bồ Tát Di Lặc 

19 “Kinh Di Lặc Bồ Tát Sở Vấn”: Kinh chép những câu hỏi của 

Bồ Tát Di Lặc; 

20  “Cụ  túc  như  thị  thập  niệm,  tức  đắc  vãng  sanh,  an  dưỡng 

quốc  độ”:  Ðầy  đủ  những  niệm  như  sau  liền  được  vãng  sanh  An 

Lạc quốc độ. 

21  “Phàm  hữu  thập  niệm,  hà  vi  đẳng  thập?”:  Có  mười  niệm, 

những gì là mười? 

241 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



22“Thủ  pháp  hồ  thượng,  cẩn  đắc  hồ  trung”:  Cầu  lấy  pháp  bậc 

thượng, chỉ đạt được bậc trung. Quý vị mới có chút thành tựu. Nếu 

quý  vị “thủ  pháp  hồ  hạ”  (giữ  pháp  thấp  thỏi),  làm  sao  thành  tựu 

được? 

23“Vạn  ban  tương  bất  khứ,  duy  hữu  nghiệp  tùy  thân”:  Muôn 

vật không mang được, chỉ có nghiệp theo thân 

24 “Tình hữu khả nguyên”: Về tình có thể lượng thứ 

25 “Bá thiên muôn kiếp nan tao ngộ”: Trăm ngàn vạn kiếp khó 

tìm cầu 

26 “Đầu đầu thị đạo, tả hữu phùng nguyên”26: 

 “Thánh thánh tương thừa, tiên hậu quỹ nhất, 

 Đầu đầu thị đạo, tả hữu phùng nguyên” 

Thánh đến thánh cùng nối nhau, trước sau đều chung một đạo, 

Đầu nối đầu cũng là đạo, trái phải đều xem ngang nhau 

27  “Nhược  Bồ  Tát  hữu  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh 

tướng,  thọ  giả  tướng,  tức  phi  Bồ  Tát”:  Nếu  Bồ  tát  mà  còn  có 

tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả thì chẳng 

phải là Bồ tát; 

28 “Phật thân quảng đại biến thập phương”: Thân Phật rộng lớn 

trọn mười phương 

29  “Phật  thị  môn  trung,  hữu  nguyện  tất  thành,  hữu  cầu  tắc 

ứng”: Trong nhà Phật có nguyện ắt có thành, có cầu ắt có ứng. 



242 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



30 “Bách hoa tùng trung quá, phiến diệp bất triêm thân”: Qua 

rừng trăm hoa nở, mẩu lá chẳng dính thân. 

31 “Ngạo bất khả trưởng”: Trong sách Khúc Lễ có nói đến “Tứ 

bất  khả”  (4  điều  không  nên),  đứng  đầu  trong  “Tứ  bất  khả”  là: 

“Ngạo bất khả trưởng”. Tứ bất khả gồm có: 

1.  Ngạo  bất  khả  trưởng:  Có  ý  niệm  kiêu  ngạo  trong  lòng  thì 

phải diệt ngay, chớ để cho nó lớn lên. 

2.  Dục bất khả túng: Phải kiềm chế dục vọng, đừng có buông 

lơi; 

3.  Chí bất khả mãn: Đừng nên tự mãn về chí khí, vì kẻ tự mãn 

về chí khí không bao giờ lập được công nghiệp to; 

4.  Lạc  bất  khả  cực:  Gặp  lúc  có  việc  vui  mừng,  không  nên 

hưởng đến mức cùng cực. 

32“Di Lạc sở vấn thập niệm”: Di Lạc hỏi Phật về mười niệm 

33 Vương Mãng: Từ năm 48 đến 32 TCN 

34 “Như thị thập niệm, ký phi phàm phu sở năng, đương tri sơ 

địa, dĩ thượng Bồ Tát, nãi năng cụ túc thập niệm”: Mười niệm 

như vậy, phàm phu không thể làm nổi, phải là từ Sơ Ðịa Bồ Tát trở 

lên, mới có thể thực hiện đầy đủ mười niệm ấy”. 

35“Cánh hạ tắc như Quán Kinh sở thuyết ác nghịch chi nhân, 

lâm dục mạng chung, đắc linh thánh giáo, chí tâm hối cải, thập 

243 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niệm xưng danh, diệc đắc vãng sanh, cố vân thập niệm tất sanh 

dã”: Thấp hơn nữa là như Quán Kinh nói kẻ ác nghịch lúc sắp mất 

mạng,  được  nghe  thánh  giáo,  chí  tâm  hối  cải,  xưng  danh  mười 

tiếng, cũng được vãng sanh, nên nói là “Mười niệm ắt vãng sanh”.  

Điều này được nói trong kinh Quán Vô Lượng Thọ. Kinh 

nói kẻ tội nghiệp Thập Ác, Ngũ Nghịch sẽ đọa A Tỳ địa ngục, đại 

ác  chẳng  thể  tha,  kẻ  ấy  khi  lâm  chung,  nếu  gặp  được  một  người 

niệm  Phật  khuyên  nên  niệm  Phật,  bèn  chân  tâm  hối  cải.  Có  thể 

chân tâm hối cải là do thiện căn trong đời quá khứ hiện tiền, cả đời 

này chẳng tu điều lành nào. Kẻ Thập Ác, Ngũ Nghịch, lâm chung 

quay đầu, thật sự hối  cải,  niệm A Di Đà Phật  mười tiếng bèn tắt 

hơi, vẫn có thể vãng sanh. 

36 “Đản thị khẩu xưng” : Đây chỉ là miệng xưng niệm 

37“Thượng tận nhất hình, hạ chí nhất niệm”: Bậc thượng là suốt 

đời, bậc hạ chỉ một niệm, 

38  “Thông  ư  tam  bối,  nhiếp  ư  cửu  phẩm,  mạc  bất  giai  vãng”: 

Thông cả ba bậc, gồm trọn chín phẩm, không ai chẳng được vãng 

sanh 

39 “Hoạch đắc nhất niệm tịnh tín, phát nhất niệm tâm niệm ư 

bỉ  Phật, giai đắc vãng sanh” :  Đạt  được một  niệm  tịnh tâm, phát 

một niệm tâm niệm đức Phật kia, thì đều được vãng sanh. 

40  “Như  thị  chí  tâm,  linh  thanh  bất  tuyệt,  cụ  túc  thập  niệm”: 



244 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



Chí tâm như thế, chẳng để ngớt tiếng, đầy đủ mười niệm. 

Xt:  Quán  kinh  nói:  Kẻ  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  đáng  đọa  ác 

đạo,  lúc  lâm  chung  gặp  thiện  tri  thức   “Giáo  linh  niệm  Phật,  bỉ 

 nhân khổ bức, bất hoảng niệm Phật, thiện hữu cáo ngôn:  

 -  Nhữ  nhược  bất  năng  niệm  bỉ  Phật  giả,  ưng  xưng  Vô 

 Lượng Thọ Phật. Như thị chí tâm, linh thanh bất tuyệt, cụ túc thập 

 niệm,  xưng  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Xưng  Phật  danh  cố,  ư  niệm 

 niệm  trung,  trừ  bát  thập  ức  kiếp  sanh  tử  chi  tội,  mạng  chung  chi 

 thời,  kiến  kim  liên  hoa,  do  như  nhật  luân,  trụ  kỳ  nhân  tiền,  như 

 nhất niệm khoảnh, tức đắc vãng sanh Cực Lạc thế giới” : Dạy cho 

niệm  Phật  nhưng  người  ấy  bị  khổ  bức  bách  chẳng  thể  thanh  thản 

niệm Phật nổi, thiện hữu bảo rằng: 

-    Nếu  ông  chẳng  niệm  đức  Phật  ấy  nổi  (tức  là  chẳng  thể 

niệm  Phật  theo  phương  pháp  quán  tưởng  được)  thì  hãy  nên  xưng 

danh Vô Lượng Thọ Phật’. Chí tâm như thế chẳng để ngớt tiếng, 

đầy đủ mười niệm xưng Nam Mô A Di Ðà Phật thì do xưng danh 

đức Phật ấy, trong mỗi niệm trừ được tội trong tám mươi ức kiếp 

sanh tử. Lúc lâm chung, thấy hoa sen vàng giống như vầng mặt trời 

ở trước mặt người ấy, như trong khoảng một niệm liền được sanh 

về thế giới Cực Lạc. 

Kinh  nói  lâm  chung  chẳng  thể  quán  Phật,  chỉ  có  thể  niệm 

danh hiệu Phật; rõ ràng là pháp Trì Danh rất dễ dàng. Lâm chung 

dễ  niệm  nên  được  vãng  sanh  thật  là  hết  sức  ổn  thỏa  vậy.  Câu  “ư 

245 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



niệm  niệm  trung,  trừ  bát  thập  ức  kiếp  sanh  tử  chi  tội”  (trong  mỗi 

niệm trừ được tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử) chỉ rõ pháp này 

hết  sức  viên  đốn.  Kẻ  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  lúc  lâm  chung  mười 

niệm  liền  được  vãng  sanh.  Phàm  phu  mang  theo  nghiệp  [đi  vãng 

sanh] được bằng ngay với bậc Bổ Xứ. 

Pháp Trì Danh Niệm Phật không những đã giản dị, ổn thỏa 

đến cùng cực mà còn là pháp tối cực viên đốn nên mười phương 

Như Lai cùng khen ngợi, ngàn kinh muôn luận cùng nêu. Các hành 

nhân thật phải nên mau phát đại tâm, một bề chuyên niệm A Di Ðà 

Phật. 

Kinh  này  lấy  “phát  Bồ  Ðề  tâm,  nhất  hướng  chuyên  niệm” 

làm tông. Hai điều trên chẳng thể tách rời được vì phát Bồ Ðề tâm 

là  tín,  nguyện;  nhất  hướng  chuyên  niệm  là  hạnh.  Ba  thứ  tín, 

nguyện, hạnh chẳng thể thiếu một thứ. 

Trong phần Hạ Phẩm Hạ Sanh, Quán kinh cũng nói nếu có 

chúng  sanh  tạo  nghiệp  chẳng  lành  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác,  làm  đủ 

các  việc  chẳng  lành.  Lúc  mạng  sắp  chết,  gặp  thiện  tri  thức  giảng 

cho diệu pháp, dạy cho niệm Phật (Quán Tưởng Niệm Phật). Nếu 

chẳng thể niệm nổi thì hãy nên xưng danh hiệu Phật: “Như thị chí 

tâm, linh thanh bất tuyệt, cụ túc thập niệm, xưng Nam Mô A Di Đà 

Phật.  Xưng ngã danh  cố, ư niệm  niệm trung, trừ  bát  thập  ức kiếp 

sanh tử chi tội. Mạng chung chi hậu, tức đắc vãng sanh” (Chí tâm 

như vậy chẳng để dứt tiếng, đầy đủ mười niệm xưng Nam Mô A 

Di  Ðà  Phật.  Do  xưng  Phật  danh  nên  trong  mỗi  niệm  trừ  được  tội 



246 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



trong  tám  mươi  ức  kiếp  sanh  tử.  Sau  khi  mạng  chung  liền  được 

vãng  sanh).  Do  những  đoạn  kinh  trên,  ta  thấy  rõ  “Mười  niệm” 

được nói trong kinh này chính là Trì Danh Niệm Phật! 

41 “Vạn  ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp  tùy thân”:  Muôn 

vật không mang được, chỉ có nghiệp theo thân. 

42 “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”: Tùy theo chúng sanh 

muốn gì, các Ngài thị hiện ra để độ. Tâm chúng sanh là cảm, còn 

Phật là ứng, cảm ứng tương thông không thể nghĩ bàn. 

 43 “Nhất tức thị đa, đa tức thị nhất ”: Một tức là nhiều, nhiều tức 

là một; 

44  “Châu  biến  hàm  dung”:  Cái  lớn  và  cái  bé  tương  dung  (hàm 

chứa nhau), cái một và cái nhiều tương tức (là nhau, tôi là anh và 

anh là tôi), sự biến nhiếp vô ngại và sự giao tham tự tại, đó là châu 

biến hàm dung.  

“Châu” hay “Chu” có nghĩa là khắp hết, không có chỗ nào 

không có. Châu biến là chỗ nào cũng có mặt. Cái này ôm lấy được 

tất  cả  cái  kia,  cái  kia  ôm  lấy  được  tất  cả  cái  này. Hàm là  ôm 

lấy, dung là chứa đựng. Cái này ôm lấy cái kia, cái kia ôm lấy cái 

này. Nhìn vào một cái thì thấy được tất cả các cái, tại vì cái một 

chứa đựng cái tất cả. Cái lớn chứa đựng cái bé và cái bé chứa đựng 

cái lớn . (trích “Hành tam quán”) 

  

247 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



                 HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT!  



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 



248 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 13 



 

PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

249 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 







250 







cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-121-130





index-1_1.jpg





